
 

34 

 

Hacia una bioética de indicadores para la evaluación y diseño de políticas públicas de 

salud en democracias contemporáneas 

 

Towards a Bioethics of Indicators for the Evaluation and Design of Public Health 

Policies in Contemporary Democracies 

 

Sofía Teresa Díaz-Torres1 

Alberto Ruiz-Méndez 2 

 

Resumen 

 

En las democracias, los conflictos de valores en salud pública son inevitables y a menudo 

irresolubles; cuando las políticas intentan gestionarlos sin un marco común, suelen reproducir 

sesgos morales. Este artículo propone la bioética secular como marco normativo para el 

diseño y la evaluación de políticas, sustentado en principios formales —neutralidad estatal, 

autonomía, justicia, beneficencia y no maleficencia— que permiten alcanzar consensos 

públicos sin imponer una moral particular. Metodológicamente, traducimos estos principios 

en indicadores bioéticos operativos aplicables en las fases de diseño y evaluación de las 

políticas, lo que posibilita auditar su neutralidad, beneficios, riesgos y distribución equitativa. 

De este modo, la bioética trasciende la reflexión teórica y asume un papel ejecutivo: habilita 

decisiones inclusivas y equitativas, consistentes con el principio democrático de 

progresividad de derechos. 

 

Palabras clave: bioética secular; políticas públicas de salud; indicadores; 

democracia; progresividad de derechos. 

  

 
1 Universidad de la Salud, UNISA 

2 Facultad de Filosofía y Letras, UNAM 



 

35 

 

Abstract 

 

In democracies, value conflicts in public health are inevitable and often irresolvable; when 

policies attempt to address them without a shared framework, they tend to reproduce moral 

bias. This article advances secular bioethics as a normative framework for the design and 

evaluation of policies, grounded in formal principles—state neutrality, autonomy, justice, 

beneficence, and non-maleficence—that enable public consensus without imposing a 

particular morality. Methodologically, we translate these principles into operational 

bioethical indicators applicable to the design and evaluation phases of the policy cycle, 

allowing for the auditing of neutrality, benefits, risks, and equitable distribution. In this way, 

bioethics moves beyond theoretical reflection to an executive role, enabling inclusive and 

equitable decisions aligned with the democratic principle of the progressive realization of 

rights. 

 

Keywords: secular bioethics, public health policies, indicators, democracy, rights 

progressivity. 

 

Introducción 

 

La democracia es el único régimen cuya legitimidad descansa en la atribución igualitaria de 

derechos y libertades a cada persona; esa atribución se traduce en la misma capacidad política 

para participar en las decisiones colectivas. Reconocemos, sin embargo, que la participación 

dista de ser plenamente igualitaria (Fraser, 2008) y que la representación enfrenta una crisis 

persistente (Przeworski, 2019). Con todo, la democracia sigue siendo la alternativa más 

viable para impugnar y resolver problemas sociales, porque asume la diversidad conflictiva 

como punto de partida para ampliar derechos y libertades. Siguiendo a Bobbio (2010), 

adoptamos el principio de progresividad: una sociedad es democrática si y solo si cada vez 

hay más derechos para más personas. 

Esa ampliación ocurre en medio de pugnas entre visiones políticas, jurídicas, morales, 

religiosas o filosóficas que observamos en marchas, protestas y otras formas de acción 



 

36 

 

colectiva. Esas expresiones públicas remiten a una disputa más profunda: los individuos y 

los colectivos fundamentan sus posiciones en valores no negociables que configuran su 

identidad (Taylor, 1994). En contextos de pluralismo, los conflictos de valores son 

inevitables e irresolubles; no desaparecen por mayor debate ni por mayor evidencia, y por 

ello tensionan y limitan la toma de decisiones. Para sostener la progresividad democrática, 

se requieren criterios públicos, verificables y no doctrinarios que orienten las decisiones y 

permitan evaluar sus efectos. 

En este artículo situamos el análisis de esos conflictos en el ámbito de la salud pública 

y proponemos una vía para tratarlos sin imponer una moral particular. Primero, 

caracterizamos el conflicto de valores en salud y argumentamos su irresolubilidad. Después, 

mostramos que, aunque las políticas públicas de salud (PPS) buscan encauzarlo, con 

frecuencia reproducen sesgos morales en su diseño e implementación. Frente a ello, 

adoptamos la bioética secular como marco normativo y derivamos de ella principios formales 

—neutralidad estatal, autonomía, justicia, beneficencia y no maleficencia— que traducimos 

en indicadores bioéticos operativos. Estos indicadores se insertan en el ciclo de política para 

su uso en la evaluación y diseño que permiten emitir juicios bioéticos y recomendaciones de 

mejora sobre PPS concretas. 

Con esta propuesta, la bioética asume un papel ejecutivo: ofrece reglas de decisión y 

criterios de evaluación compatibles con la justificación pública en democracia, y orienta 

ajustes iterativos que favorecen políticas inclusivas y equitativas en consonancia con el 

principio de progresividad de derechos. Si bien nuestra contribución es programática, 

delineamos una ruta de operacionalización —principios → indicadores → evaluación— que 

puede implementarse con datos administrativos y herramientas analíticas, y validarse 

mediante procedimientos mínimos de contenido, confiabilidad y criterio. 

 

Conflictos de valores en salud pública 

 

Por valores entendemos la dimensión de la moral que guía decisiones y acciones al distinguir 

aquello que consideramos bueno o digno para nuestra vida de lo que no lo es. Siguiendo a 

Charles Taylor, los valores son evaluaciones fuertes que articulan qué vidas consideramos 



 

37 

 

valiosas y, por ello, construyen identidad y sentido de pertenencia (Taylor, 1989, 1994). Así, 

valorar —por ejemplo— una vida dedicada a la reflexión filosófica implica adoptar 

elecciones que otros podrían no apreciar del mismo modo; esa orientación no es neutral, es 

constitutiva del yo (Taylor, 1989). De ahí que, cuando una controversia toca núcleos 

sustantivos de esa identidad moral, su defensa se vuelva prioritaria y poco disponible a la 

transacción (Taylor, 1994). 

Siguiendo a Camou (2016), un conflicto puede definirse como una interacción entre 

individuos o grupos que se oponen a partir de creencias, valores o intereses distintos en pos 

de obtener un bien escaso o el reconocimiento de su identidad (p. 54). Esta definición formal 

resulta útil porque el primer paso analítico, según el ámbito estudiado, consiste en identificar 

con precisión cuáles son esas creencias, valores o intereses en disputa. En salud pública, ello 

se traduce en desacuerdos sobre fines (qué se prioriza), medios (cómo se interviene), criterios 

distributivos (quién recibe qué y cuándo) y reglas (bajo qué condiciones se decide), que 

impactan el diseño, la implementación y la evaluación de las políticas. En términos 

taylorianos, estos desacuerdos expresan visiones rivales del bien que coexisten en sociedades 

plurales y que no se disuelven por mera evidencia técnica, porque remiten a horizontes de 

sentido que dan forma a la identidad individual y colectiva (Taylor, 1989, 1994). Para situar 

con claridad los conflictos de valores en salud pública, adoptamos la clasificación que se 

muestra a continuación, que organiza el fenómeno según objetivos de la política, 

configuración de actores y tipo de resultados esperables (Cuadro 1). Esta tipología orienta la 

lectura empírica del conflicto y prepara el terreno para la traducción bioética posterior 

(principios → indicadores). 

 

Cuadro 1.  

Tipología de conflictos en políticas (objetivos, actores y resultados) 

Objetivos (Lowi, 

1993) 
Actores (Paramio, 1998) Resultados (Davis, 1993) 

Distributivo: a quién 

se le da qué. 

Número: determinada por la 

cantidad de participantes 

involucrados. 

Suma Cero: lo que gana una 

parte, lo pierde la otra. 



 

38 

 

Redistributivo: 

cómo tomar y 

repartir algo. 

Grado de compromiso: 

expresado en la disposición a 

defender valores o intereses. 

Suma Positiva: todas las partes 

obtienen algún beneficio. 

Regulatorio: 

establece las 

condiciones de una 

acción. 

Tipo de relación: 

cooperación, competencia o 

conflicto entre los actores. 

Suma Negativa: el resultado es 

menor al que tenían los 

participantes al inicio. 

Constitutivo: 

determina las reglas 

para la distribución, 

redistribución, etc. 

Definición institucional: 

quién tiene autoridad para 

establecer reglas y cómo se 

legitiman. 

Indeterminado / Mixto: puede dar 

lugar a configuraciones de suma 

cero, positiva o negativa según las 

reglas establecidas. 

Nota. Elaboración propia a partir de Camou (2016, p. 54), con base en Lowi (1993), Paramio 

(1998) y Davis (1993). 

 

Con base en la tipología presentada (véase Cuadro 1), los conflictos de valores en 

salud pública pueden caracterizarse como regulatorios y redistributivos, de alto compromiso 

y con tendencia a resultados de suma cero. Son regulatorios porque disputan las reglas de lo 

permisible (p. ej., legalidad o prohibición de prácticas como eutanasia, aborto o 

maternidad/gestación por sustitución); son redistributivos porque impactan quién recibe qué, 

cuándo y cómo (p. ej., acceso efectivo a servicios si una práctica se permite o se prohíbe). El 

alto compromiso proviene de que las partes valoran una misma situación como positiva o 

negativa según marcos morales que consideran no negociables, pues esos valores construyen 

identidad y pertenencia (Taylor, 1989, 1994). En tales condiciones, los avances de una 

posición suelen vivirse como pérdidas directas para la otra, lo que activa lógicas de suma 

cero. 

La dinámica se evidencia en salud sexual y reproductiva: de un lado, los mandatos 

religiosos sostienen prácticas y cohesión comunitaria (Shahawy & Diamond, 2017); del otro, 

los Estados laicos protegen la autonomía y la igualdad mediante acceso a anticoncepción, 

aborto legal o educación sexual. Cuando estas lógicas colisionan, emerge el debate sobre lo 

“correcto”, sobre qué vidas se reconocen y qué se protege. En clave tayloriana, se enfrentan 



 

39 

 

horizontes de sentido que configuran al yo y al nosotros, imposibles de resolver con más 

información o evidencia (Taylor, 1989, 1994). 

Similarmente, en la resistencia a las vacunas tras la pandemia de COVID-19. Grupos 

religiosos sostienen que la enfermedad y su cura dependen de la voluntad divina, mientras 

proliferan teorías conspirativas y desconfianza hacia farmacéuticas (Volet et al., 2022). Aquí 

se enfrentan la autonomía individual y la responsabilidad colectiva: exigir vacunas puede 

vivirse como lesión a la libertad religiosa o como vulneración del derecho de terceros a no 

ser expuestos. 

Estos ejemplos muestran la complejidad estructural de los conflictos de valores en 

salud pública: nadie puede ser obligado a renunciar a los valores que le otorgan identidad y 

unión comunitaria, pero tampoco es aceptable que valores particulares —por más nobles que 

sean sus intenciones— se impongan como norma general. Desde la tipología del Cuadro 1, 

hablamos de conflictos regulatorios (definir condiciones de práctica o prohibición) y 

redistributivos (modular la asignación de recursos y servicios que se sigue de esas reglas). 

Además, son de compromiso elevado: las partes están dispuestas a sostener su posición con 

costos significativos, y el desenlace suele marginalizar a quien no ve reflejados sus valores 

en la decisión pública (lógica de suma cero). 

Si esta caracterización es correcta, en cada controversia —eutanasia, aborto, 

gestación por sustitución o vacunación— está en juego la autocomprensión moral de las 

partes. No hay un criterio único para decidir en términos de verdadero/falso o 

correcto/incorrecto entre valores inconmensurables (Taylor, 1994). Por ello, muchos 

conflictos son irresolubles: ninguna parte puede reconocer como igualmente válidos los 

valores de la otra y aceptar sin más su expresión simétrica en la vida pública. En democracia, 

las políticas públicas de salud (PPS) son un intento pragmático de gobernar estas tensiones 

sin recurrir a una moral sustantiva. En lo que sigue, examinamos alcances y límites de este 

intento y proponemos un marco de bioética secular —principios formales e indicadores 

operativos— para diseñar, evaluar y ajustar PPS de manera consistente con la justificación 

pública y el principio de progresividad de derechos. 

  



 

40 

 

Políticas públicas de salud: alcance, límites y sesgos 

 

De acuerdo con Arellano y Blanco (2019), las políticas públicas (PP) son decisiones legítimas 

del gobierno generadas mediante deliberación entre grupos, ciudadanos y autoridades, y 

cuando se orientan a proteger y mejorar la salud constituyen políticas públicas de salud (PPS), 

que suelen responder a problemas complejos y requieren coordinación intersectorial. Estas 

políticas, que implican asignación de recursos, programas y reglas de acceso, deben priorizar 

el interés colectivo sobre las preferencias privadas y, en su mejor versión, desarrollarse con 

transparencia e inclusión, equilibrando criterios técnicos con participación plural. En este 

marco, resguardar el principio democrático de progresividad resulta fundamental: una PPS 

que expande cobertura, calidad y equidad amplía derechos, mientras que una que restringe o 

excluye los erosiona (Bobbio, 2010). 

Un ejemplo emblemático en México es la Clínica Especializada Condesa de la Ciudad 

de México, inaugurada en 2000 y fortalecida en 2008 como centro de prevención, diagnóstico 

y tratamiento de VIH/ITS. Su modelo integral articula atención médica, consejería 

psicológica, acompañamiento social y prevención comunitaria; además, fue pionera en 

profilaxis preexposición (PrEP) y en la atención de poblaciones históricamente marginadas 

(LGBTIQ+, personas trabajadoras sexuales, usuarios de drogas inyectables). La garantía de 

acceso gratuito, especializado y no discriminatorio se ha traducido en mejores indicadores de 

detección, adherencia y reducción de transmisión. Su éxito radica en la articulación de 

capacidades técnicas, voluntad política y participación social para ampliar derechos y reducir 

desigualdades en salud. Ahora bien, las PPS no están exentas del conflicto de valores; aun 

cuando exista consenso técnico —por ejemplo, sobre la vacunación o la educación sexual 

integral—, una política que aspire a ser democrática debe dar cabida a voces plurales. Al 

hacerlo, toma como punto de partida un conflicto irresoluble de valores y se enfrenta a los 

desafíos de diseñar reglas públicas que no reproduzcan sesgos morales ni excluyan a 

minorías. 

La historia reciente de la región ofrece ejemplos contrastantes. En Perú, durante los 

años noventa, la política de esterilizaciones forzadas del Programa de Salud Reproductiva y 

Planificación Familiar derivó en miles de procedimientos sin consentimiento pleno o con 



 

41 

 

información incompleta, afectando especialmente a mujeres indígenas y rurales (Boesten, 

2007). Por su parte, en El Salvador, las leyes de prohibición total del aborto, enmarcadas 

como políticas de “protección de la vida”, han producido criminalización de mujeres con 

emergencias obstétricas y negación sistemática de servicios básicos de salud reproductiva 

(CEDAW, 2017). En ambos casos, valores particulares (religiosos o morales) se trasladaron 

a la legislación y excluyeron a sectores amplios, restringiendo libertades y erosionando la 

progresividad. 

Las políticas públicas nunca son neutrales: cada decisión sobre problemas, 

prioridades, recursos o narrativas refleja valores y creencias de quienes las diseñan. Incluso 

bajo el ropaje “técnico” o “basado en evidencia”, las valoraciones delimitan alternativas y 

condicionan alcances. Así, las PPS institucionalizan los conflictos de valores: a veces 

mediante procesos deliberativos e inclusivos, otras por la imposición de una moral 

dominante. En ambos casos, lo que se juega es el ejercicio real de derechos y libertades. Por 

ello, planteamos la necesidad de un marco que procese el disenso sin imponer doctrinas 

sustantivas. Ese marco es la bioética secular, que ofrece principios formales —neutralidad 

estatal, autonomía, justicia, beneficencia y no maleficencia— capaces de justificar 

públicamente las PPS, revelar sesgos y guiar ajustes. En lo que sigue, traducimos esos 

principios en indicadores aplicables al ciclo de política para garantizar que las PPS gobiernen 

los conflictos y, al mismo tiempo, amplíen derechos de manera verificable. 

 

Bioética secular: principios para la justificación pública 

 

Entendemos la bioética como un campo transdisciplinario surgido en la segunda mitad del 

siglo XX para reflexionar sobre los efectos de la acción humana —mediada por ciencia y 

tecnología— sobre la vida y la salud (Potter, 1971; Hottois, 1993; Gracia, 2004; Reich, 1995). 

Existen diversas corrientes bioéticas —como la personalista, de inspiración religiosa, o la 

utilitarista centrada en la maximización de beneficios— que buscan orientar decisiones pero 

que, al partir de marcos normativos incuestionables, difícilmente pueden generar consensos 

en sociedades plurales y democráticas. 



 

42 

 

En contraste, la bioética secular es un enfoque no doctrinario que, en lugar de fijar un 

canon moral, provee reglas públicas de justificación para procesar conflictos de valores en 

salud sin imponer creencias particulares—mediante razón pública (Rawls, 1993), 

condiciones de discurso (Habermas, 1992) y consensos mínimos entre extraños morales 

(Engelhardt, 1996)—articuladas con principios formales aplicables sin presupuestos 

religiosos (Reich, 1995; Callahan, 1973; de Terán Velasco, 2012).  

Tristram Engelhardt (1996, 2000) es una de las figuras clave de la bioética secular 

por cuestionar la pretensión ilustrada de fundar una moral universal en la razón. Su 

planteamiento parte de que en las sociedades modernas existe una pluralidad conflictiva de 

valores que impide a los gobiernos democráticos sustentar sus decisiones en doctrinas 

religiosas, filosóficas o científicas particulares. Así, la única base legítima es el 

consentimiento formal derivado del diálogo y el consenso político. De ahí que la bioética 

secular deba prescindir de fundamentos trascendentales y de la aspiración a una unidad moral 

ilustrada, para orientarse al análisis crítico y objetivo de los problemas vinculados con la vida 

y la salud sin depender de marcos ideológicos. Ello supone dos exigencias para la 

democracia: evitar que las decisiones públicas se basen en una moral sustantiva y, al mismo 

tiempo, reconocer la diversidad conflictiva como condición para construir consensos. No se 

trata de imaginar valores neutrales —lo cual sería ilusorio—, hay que establecer puentes 

formales que permitan a actores y actrices con convicciones distintas encontrar reglas 

comunes para deliberar y decidir en la esfera pública. Dos de esos puentes son la autonomía 

y la beneficencia, a los que luego se añadieron la justicia y la no maleficencia, formulados 

en el Informe Belmont de 1979. Estos cuatro principios son la base de la bioética secular 

porque son formales y abiertos: permiten aplicarse en contextos diversos sin imponer una 

moral particular. 

Primero, la autonomía reconoce la capacidad de cada persona y comunidad para 

decidir libre e informadamente sobre su vida y su salud. En democracia, obliga a garantizar 

información clara, accesible y veraz, de modo que las decisiones no estén mediadas por 

coerción. En cuidados paliativos, por ejemplo, respetar la elección de rechazar tratamientos 

invasivos no privilegia un valor sobre la vida o la muerte, sino que reconoce el derecho a 

definir qué constituye una vida digna. Segundo, la beneficencia busca promover el mayor 



 

43 

 

bienestar posible que se traduce en intervenciones con beneficios tangibles y medibles, como 

las campañas de vacunación, cuyo éxito trasciende la protección individual al generar 

inmunidad comunitaria.  

Tercero, la no maleficencia complementa al anterior: no basta con procurar 

beneficios, también es indispensable evitar daños. Esto exige revisar programas y políticas 

para prevenir efectos adversos o colaterales. Cuarto, la justicia obliga a distribuir recursos y 

servicios de salud de manera equitativa, sin que pertenencia social, cultural o económica 

determine quién accede y quién queda excluido. Por ejemplo, en México, el despliegue de 

PrEP y la atención gratuita en la Clínica Especializada Condesa muestran cómo corregir 

desigualdades estructurales garantizando acceso a poblaciones históricamente marginadas. 

Lo esencial es que ninguno de los cuatro principios fija de antemano qué es el bien o 

cómo debe vivirse; su fuerza está en que obligan a que esos contenidos se definan 

democráticamente, mediante deliberación y consenso entre actores y actrices con valores 

diversos. Así, la bioética secular ofrece un marco neutral para procesar los conflictos de modo 

que las políticas respeten derechos, amplíen libertades y se ajusten al principio de 

progresividad democrática. 

Además, en sociedades plurales, la bioética secular necesita algo más que buenas 

intenciones: requiere reglas públicas de justificación. De ahí el punto de partida rawlsiano: 

la razón pública como exigencia de que las decisiones colectivas se expliquen con 

argumentos accesibles a todos y todas, al margen de doctrinas particulares (Rawls, 1971, 

1993). Esa intuición se refuerza con la ética del discurso: la validez de una norma depende 

de que pueda recibir el asentimiento de los afectados en condiciones inclusivas y sin coerción 

(Habermas, 1992). En el mundo iberoamericano, esta apuesta por la justificación se concreta 

en la bioética deliberativa de Diego Gracia, que propone procesar los conflictos mediante 

deliberación estructurada y pública antes que por imposición de máximos morales (Gracia, 

2004). Con este andamiaje, la bioética secular deja de ser un “catálogo” y se vuelve una 

práctica de justificación que organiza el disenso sin anular la diversidad. 

Ahora bien, el procedimiento no basta si no atendemos la sustancia de la justicia de 

salud. Desde una lectura rawlsiana, la salud es condición habilitante para sostener planes de 

vida; por tanto, las políticas deben proteger oportunidades justas y corregir desigualdades 



 

44 

 

evitables mediante criterios explícitos, revisables y auditables (Daniels, 1985, 2008). La 

perspectiva de las capacidades aporta la métrica: lo relevante no es solo disponer de recursos, 

sino poder convertirlos en libertades sustantivas y oportunidades reales para vivir de acuerdo 

con los propios valores (Nussbaum, 2011; Sen, 1999). Aquí resulta clave la contribución de 

Florencia Luna: su noción de “capas de vulnerabilidad” afina la mirada de equidad mostrando 

que las desventajas se acumulan y se solapan, y que las intervenciones deben priorizar según 

esas capas para que la autonomía no sea meramente formal, sino ejercible (Luna, 2009, 

2019). 

Este encuadre dialoga con una tradición explícitamente laica en bioética. Ya en los 

setenta, Callahan (1973) pedía emanciparla de fundamentos confesionales para volverla 

socialmente relevante; de Terán Velasco (2012) la entiende como lenguaje público que no 

privilegia ninguna fe. El debate sigue abierto: Tham (2008) advierte que la secularización 

ganó autonomía frente a la religión pero puede vaciar la fuerza normativa si se reduce a 

procedimiento; Brummett y Eberl (2022) recuerdan que incluso una bioética “laica” reposa 

sobre supuestos de fondo que deben declararse y revisarse. Lejos de ser un problema, este 

tira y afloja es una virtud: ancla la bioética secular en la deliberación pública (Rawls; 

Habermas; Gracia) y en criterios operativos de equidad y vulnerabilidad (Daniels; 

Nussbaum; Sen; Luna), sin reclamar neutralidades imposibles ni recurrir a fundamentos 

trascendentes. 

 

De la bioética secular a las PPS 

 

Para que una política pública de salud (PPS) pueda considerarse democrática, su diseño y 

evaluación deben guiarse por principios seculares como el estado laico, la autonomía, la 

justicia, la beneficencia y la no maleficencia. La ventaja de estos principios radica en que no 

fijan de antemano un contenido moral, sino que obligan a definirlo colectivamente mediante 

el diálogo y el consenso democrático. En esta lógica, las políticas públicas —y en particular 

las PPS— funcionan como el medio institucional que traduce esos consensos en programas 

concretos. Recordemos que, para Engelhardt (1996, 2014), el Estado es precisamente el 

agente encargado de procesar los asuntos de salud pública, construyendo consensos entre 



 

45 

 

morales diversas para darles forma en decisiones colectivas. A continuación, veamos de qué 

manera la bioética secular puede orientar a los y las responsables de la formulación de PPS 

en escenarios reales de conflicto de valores, ilustrando cómo cada principio puede operar en 

la práctica. 

Un primer caso es el de la vacunación obligatoria. Aquí la tensión surge entre la 

autonomía individual —el derecho de cada persona a decidir sobre su cuerpo— y la 

responsabilidad colectiva de proteger a la comunidad frente a enfermedades prevenibles. 

Desde la bioética secular, el principio de autonomía obliga a garantizar que las personas 

cuenten con información veraz y accesible para tomar decisiones libres, mientras que la 

beneficencia exige que se maximicen los beneficios colectivos de la inmunización. En este 

equilibrio, una política pública democrática puede ofrecer alternativas compatibles con 

objeciones de conciencia (como vacunas sin derivados porcinos para grupos religiosos), 

siempre que ello no ponga en riesgo la salud pública. 

Un segundo caso es el de la diversidad sexual y las llamadas terapias de conversión 

(ECOSIG). Estas prácticas, defendidas por ciertos grupos desde argumentos religiosos, han 

demostrado ser dañinas e ineficaces. Aquí entra en juego el principio de no maleficencia, que 

obliga a evitar intervenciones que causen daño físico o psicológico. Al mismo tiempo, el 

principio de justicia demanda que las personas LGBTIQ+ reciban atención en salud inclusiva 

y libre de discriminación. Así, una PPS democrática debe prohibir prácticas dañinas y 

garantizar servicios de afirmación de género y salud sexual integrales, sin ceder a presiones 

morales particulares que busquen restringir derechos. 

Un tercer caso es el de la salud reproductiva, donde el acceso a la anticoncepción, la 

planificación familiar y la interrupción legal del embarazo suele enfrentar resistencias 

religiosas o culturales. Aquí el principio de autonomía es central: las mujeres tienen derecho 

a decidir sobre su cuerpo y su proyecto de vida. El principio de justicia complementa esta 

idea, pues obliga a garantizar que todas tengan acceso a servicios seguros e igualitarios, 

independientemente de su origen socioeconómico o de las normas religiosas dominantes. 

Una PPS democrática no impone una moral particular sobre la reproducción, sino que crea 

condiciones de igualdad para que cada mujer ejerza su autonomía de manera informada. 



 

46 

 

Estos ejemplos muestran que los principios de la bioética secular permiten procesar 

conflictos irresolubles en términos morales, transformándolos en criterios objetivos para el 

diseño y evaluación de PPS. No resuelven las diferencias de fondo —pues ninguna política 

pública puede, ni debe, eliminar el pluralismo moral—, pero ofrecen un marco formal que 

asegura que las políticas resultantes sean equitativas, inclusivas y compatibles con el 

principio democrático de progresividad de derechos. 

En este sentido, a partir de la aplicación de autonomía, beneficencia, no maleficencia 

y justicia, se pueden establecer criterios verificables que funcionen como indicadores 

bioéticos. que al no estar atados a un contenido moral predeterminado, permiten medir si una 

política pública respeta la neutralidad del Estado, garantiza la autonomía de las personas, 

promueve beneficios colectivos sin causar daño y distribuye los servicios de manera justa. 

De esta forma, la bioética secular más que reflexión teórica, se convierte en una herramienta 

práctica para la construcción de políticas públicas de salud verdaderamente democráticas. 

 

Apunte metodológico: de los principios a los indicadores 

 

Este trabajo es programático y busca mostrar cómo la bioética secular puede convertirse en 

herramienta operativa para el diseño y la evaluación de políticas públicas de salud. El punto 

de partida son cinco principios formales —neutralidad estatal, autonomía, beneficencia, no 

maleficencia y justicia— que se tradujeron en preguntas verificables y variables observables, 

tales como mecanismos de consentimiento, protocolos de seguridad o brechas de acceso. Con 

escalas sencillas —porcentajes, conteos o índices de desigualdad—, los indicadores permiten 

evaluar si una política respeta o vulnera cada principio. En el ciclo de políticas, neutralidad, 

autonomía y beneficencia orientan la fase de diseño, mientras que justicia y no maleficencia 

guían la evaluación. Así, el tránsito de principios a indicadores ofrece un marco replicable y 

flexible que, sin agotar la complejidad del pluralismo moral, permite auditar las decisiones 

públicas de manera transparente y consistente con la progresividad de derechos. 

  



 

47 

 

Operacionalización: indicadores bioéticos y evaluación 

 

La bioética secular es un marco de reflexión y análisis pertinente y valioso para quienes deben 

lidiar con los conflictos de valores en salud y al mismo tiempo tomar decisiones sobre ese 

ámbito público. Sin embargo, la distancia teórica/práctica que existe entre las disciplinas 

intervinientes en este ámbito, eclipsa las posibilidades de aplicación de la bioética secular. 

Tratando de evitar este escollo, una vez definido el problema social del conflicto de valores 

en salud, delimitado el campo del conflicto a las políticas públicas y argumentando que la 

bioética secular puede auxiliar a éstas para evaluar objetivamente a aquellos; en esta sección 

se presentan algunas ideas seminales para la creación de un modelo algorítmico de 

indicadores bioéticos, basado en los principios de estado laico, autonomía, justicia, 

beneficencia y no maleficencia, para la toma de decisiones en el diseño y evaluación de las 

PPS. A continuación, se menciona qué principios se aplicarían en cada fase. 

Fase de Diseño. El primer paso, que llamaríamos “identificación de insumos”, es 

necesario reconocer todas las variables implícitas en el problema de salud que se va a atender: 

el problema y sus determinantes, las instancias gubernamentales que entrarán en juego, los 

expertos en salud, las comunidades a las que irá dirigida el programa y las posibles objeciones 

de valores que podrían esgrimir. Esta recopilación de información tendría por objetivo 

garantizar que todas las voces, independientemente de su moral, sean parte del proceso de 

diseño de la PPS, para ello el diálogo que esta fase requiere, sería realizado bajo la perspectiva 

de los siguientes principios de la bioética secular: la neutralidad estatal −ninguna doctrina 

moral puede ser favorecida por el estado−, el principio de autonomía −cada persona o 

comunidad es capaz de determinar y tiene derecho a defender su idea del bien común− y el 

de beneficencia −ha de buscarse el mayor beneficio de cada parte involucrado contribuyendo 

al beneficio del todo. En la fase del diseño, los tres principios de la bioética secular buscarían 

que la PPS refleje un amplio espectro de puntos de vista y que ello implique la garantía de 

una atención adecuada a las poblaciones objetivo. 

Fase de Evaluación. Después de la fase de implementación —que consiste en la 

puesta en marcha concreta de los programas, la asignación de recursos materiales y humanos, 

la capacitación del personal y la entrega de servicios de salud a las poblaciones objetivo—, 



 

48 

 

la fase de evaluación buscaría garantizar que la PPS cumplan con los principios de justicia y 

no maleficencia al escudriñar las opiniones, los obstáculos y resultados en la aplicación de 

los servicios de salud. Al igual que en la fase de diseño, es una prioridad recopilar la opinión 

de las partes involucradas para poder evaluar si la PPS está cumpliendo su propósito de 

ampliar derechos y libertades. A diferencia de una política basada en valores particulares que 

le pediría a toda la población aceptar prácticas o tratamientos ajenos a su moral, una PPS 

analizada desde el principio de no maleficencia indagaría por aquellas prácticas o decisiones 

que obstaculizan que personas o comunidades accedan al cuidado de su salud de tal manera 

que no afecte sus valores pero que contribuya con el bien común. Y en términos del principio 

de justicia, como un indicador de evaluación centraría su atención en dos aspectos cruciales 

para una política democrática efectiva: el acceso equitativo a los servicios de salud 

promovidos por cada PPS y la transparencia en la toma de decisiones para el mejoramiento 

a aquellos servicios. En esta fase, ambos principios de la bioética secular buscarían corregir 

las posibles deficiencias de la PPS para alinear su implementación con la búsqueda de 

ampliar derechos y libertades, asegurando que los ajustes no sólo respondan a criterios 

técnicos de eficiencia, sino también a criterios normativos que fortalezcan la legitimidad 

democrática del sistema de salud. Ahora bien, ¿de qué manera estos cuatro principios pueden 

presentarse como indicadores medibles y verificables? 

Indicadores Bioéticos. Se entienden como un conjunto de criterios formales que nos 

indican, por un lado, los criterios que una PPS debe cumplir para considerarse democrática, 

pero al mismo tiempo, nos indican en qué momento dichos criterios no están asegurados o 

se están transgrediendo. Por lo que respecta a su formalidad, ello significa que no nos 

determinan a buscar un resultado específico, por el contrario, la idea de la formalidad implica 

que cada PPS debe buscar su “punto de equilibrio” ponderando los valores, las necesidades 

y los insumos con lo que se cuenten. En este sentido, cada indicador tendrá diferente 

contenido según la PPS que se esté planeando, pero para que ésta sea democrática debe 

construirse respondiendo afirmativamente al menos cada una de las siguientes preguntas. 

  



 

49 

 

Tabla 1. 

Marco de operacionalización de principios bioéticos en políticas públicas 

Indicador Pregunta Operacionalización 

(variable observable) 

Escala / Método 

Neutralidad 

estatal 

¿La política evita 

privilegiar una 

perspectiva moral, 

religiosa o 

ideológica sobre 

otras? 

Revisión de documentos y 

discursos oficiales: 

presencia/ausencia de 

referencias a doctrinas 

particulares 

Conteo de menciones; 

codificación binaria (0 

= sí privilegia / 1 = no 

privilegia) 

Autonomía ¿La política 

garantiza que las 

personas puedan 

aceptar o rechazar 

intervenciones con 

información 

completa y sin 

coerción? 

Existencia de mecanismos 

de consentimiento 

informado; disponibilidad 

de materiales claros sobre 

opciones, riesgos y 

beneficios 

% de casos con 

consentimiento 

informado; encuesta de 

percepción de libertad 

de decisión (Likert 1–

5) 

Beneficencia ¿La política 

produce beneficios 

verificables que 

respondan a las 

necesidades de la 

población objetivo? 

Cobertura de la población 

beneficiaria; evidencia de 

mejoras en indicadores de 

bienestar asociados a la 

intervención 

% de cobertura 

alcanzada; variación en 

indicadores de 

bienestar 

(antes/después) 

No 

maleficencia 

¿La política prevé 

medidas para 

prevenir daños y 

mecanismos de 

corrección cuando 

éstos ocurren? 

Existencia de protocolos 

de evaluación de riesgos; 

número de quejas, 

incidentes adversos o 

sanciones procesadas 

Presencia/ausencia de 

protocolos; % de 

quejas resueltas; tasa 

de incidentes adversos 



 

50 

 

Justicia ¿La política asegura 

que los recursos y 

beneficios se 

distribuyan de 

manera equitativa 

entre distintos 

grupos sociales? 

Comparación de acceso y 

resultados entre grupos 

(género, etnia, edad, nivel 

socioeconómico, 

territorio) 

Razón de brecha (% 

grupo A / % grupo B); 

índice de desigualdad 

(GINI, Theil, etc.) 

Nota: elaboración propia. 

 

El contenido de afirmativo de la respuesta a cada una de estas preguntas, no es una 

argumentación aspiracional de racionalidad, objetividad o consenso universal, por el 

contrario, es un contenido específico que refleja acciones concretas que promueven y realizan 

los principios de la bioética secular que, sí tienen aquella aspiración, pero que requieren de 

un procedimiento que los haga realizables.  

Operacionalización de los indicadores. En su forma ideal, los indicadores bioéticos 

se vinculan a datos observables y permiten evaluar cómo una política impacta en resultados 

y procesos de salud pública. La clave metodológica es mantener una trazabilidad completa 

entre: principio → indicador → variable observable → fuente de datos → regla de decisión. 

Ventajas de los Indicadores Bioéticos. Este enfoque estructurado, transparente y 

equitativo para la formulación de políticas públicas en busca construir un parámetro, según 

cada caso, donde cada valor en salud pública sea respetado y reflejado en la sociedad. Esta 

formalidad de los indicadores bioéticos garantizaría políticas públicas de salud basadas en la 

evidencia y la imparcialidad para abordar problemas complejos. El punto de partida hacia la 

construcción de acuerdos es la creación de un sistema eficaz que permita a cada persona o 

comunidad vivir acorde a sus valores contribuyendo con el bien común.  

  



 

51 

 

Figura 1.  

Proceso de evaluación bioética 

Nota. La política pública es evaluada con el marco normativo de la bioética secular —

neutralidad estatal, autonomía, beneficencia, no maleficencia y justicia— que se traduce 

operativamente en indicadores bioéticos.  

 

Cierre: un marco ejecutivo para políticas inclusivas y equitativas 

 

En las democracias contemporáneas, los conflictos de valores en salud pública son 

inevitables y, con frecuencia, irresolubles. Lejos de ser un obstáculo, constituyen el terreno 

en el que se define la inclusión o exclusión de derechos y libertades. Este artículo ha mostrado 

que la bioética secular ofrece un marco normativo capaz de procesar esos conflictos sin 

imponer una moral particular, al traducir principios formales —neutralidad estatal, 

autonomía, beneficencia, no maleficencia y justicia— en criterios verificables. 

El aporte central de la propuesta es trasladar la bioética del plano reflexivo al 

operativo mediante indicadores que permiten auditar políticas públicas de salud, detectar 

sesgos y orientar ajustes. Estos indicadores no eliminan la complejidad del pluralismo moral, 



 

52 

 

pero proporcionan un instrumento transparente y replicable que asegura que las políticas sean 

inclusivas, equitativas y compatibles con el principio de progresividad de derechos. 

Queda por delante el desafío de su puesta en práctica, que requiere datos confiables, 

procesos participativos y voluntad política para someter decisiones a escrutinio público. Sin 

embargo, incluso como marco programático, los indicadores bioéticos ofrecen un camino 

para fortalecer la legitimidad democrática en salud pública y garantizar que las políticas 

amplíen libertades y respeten la diversidad moral que caracteriza a nuestras sociedades. 

  



 

53 

 

Referencias 

 

Arellano Gault, D., & Blanco, F. (2019). Políticas públicas y democracia (2.ª ed.). Instituto Nacional 

Electoral. 

Bobbio, N. (1990). L’età dei diritti. Einaudi. 

Bradfield, O. M. (2021). Sexual identity or religious freedom: Could conversion therapy ever be 

morally permissible in limited urgent situations? Monash Bioethics Review, 39(1), 51–59. 

https://doi.org/10.1007/s40592-021-00132-6 

Brummett, A., & Eberl, J. T. (2022). Is secular bioethics possible? Bioethics, 36(6), 665–673. 

https://doi.org/10.1111/bioe.13046 

Callahan, D. (1973). Bioethics as a discipline. Hastings Center Studies, 1(1), 66–73. 

Camou, A. (2020). Gobernabilidad y democracia (1.ª ed. en este formato; obra original publicada en 

1995). Instituto Nacional Electoral. (Cuadernos de Divulgación de la Cultura Democrática, 

núm. 6). 

Daniels, N. (1985). Just health care. Cambridge University Press. 

Daniels, N. (2008). Just health: Meeting health needs fairly. Cambridge University Press. 

De Terán Velasco, M. C. (2012). Bioética laica: Laicidad, razones públicas y religión. Cuadernos de 

Bioética, 23(2), 257–268. 

de Oliveira Alexandre, H., Gruskin, S., Massuda, A., Bertolozzi, M. R., & Segurado, A. C. (2025). 

HIV pre-exposure prophylaxis in Latin America: Public policies, healthcare systems and 

human rights. Preventive Medicine Reports, 54, 103070. 

https://doi.org/10.1016/j.pmedr.2025.103070 

Engelhardt, H. T., Jr. (1996). The foundations of bioethics (2nd ed.). Oxford University Press. 

Engelhardt, H. T., Jr. (2014). After God: Morality and bioethics in a secular age. Bioethikos, 8(1), 

80–88. https://doi.org/10.15343/1981-8254.20140801080088 

Fraser, N. (2008). Scales of justice: Reimagining political space in a globalizing world. Polity. 

Garrafa, V. (2005). Da bioética de princípios a uma bioética interventiva. Revista Bioética, 13(1), 

125–134. 

Garrafa, V., & Pessini, L. (Orgs.). (2003). Bioética: Poder e injustiça. Loyola. 



 

54 

 

Garrafa, V., & Porto, D. (2003). Intervention bioethics: A proposal for peripheral countries in a 

context of power and injustice. Bioethics, 17(5–6), 399–416. 

Ghazi, M. A. (1993, October 27). A family decision: The Muslim view. Asiaweek, p. 53. 

Gracia, D. (2004). Fundamentos de bioética (2.ª ed.). Triacastela. 

Habermas, J. (1992). Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des 

demokratischen Rechtsstaats. Suhrkamp. 

Hottois, G. (1993). Bioéthique: Invention, sens et limites. De Boeck. 

Kibongani Volet, A., Scavone, C., Catalán-Matamoros, D., & Capuano, A. (2022). Vaccine 

hesitancy among religious groups: Reasons underlying this phenomenon and communication 

strategies to rebuild trust. Frontiers in Public Health, 10, 824560. 

https://doi.org/10.3389/fpubh.2022.824560 

Kraus, A. (2012). Diccionario incompleto de bioética (con R. Pérez Tamayo). Debate. 

Kraus, A. (2022). Bioética: Manifiesto por la Tierra. Debate. 

Lowi, T. J. (1972). Four systems of policy, politics, and choice. Public Administration Review, 

32(4), 298–310. 

Luna, F. (2001). Ensayos de bioética: Reflexiones desde el Sur. Fondo de Cultura Económica. 

Luna, F. (2008). Bioética: Nuevas reflexiones sobre debates clásicos (con A. Salles). Fondo de 

Cultura Económica. 

Luna, F. (2019). Identifying and evaluating layers of vulnerability: A way forward. Developing 

World Bioethics, 19(2), 86–95. https://doi.org/10.1111/dewb.12206 

Nussbaum, M. C. (2011). Creating capabilities: The human development approach. Harvard 

University Press. 

Paramio, L. (1998). Cambios sociales y desconfianza política: El problema de la agregación de 

preferencias. Revista Española de Ciencia Política, 0(0), 67–92. 

Porto, D., & Garrafa, V. (2005). Bioética de intervenção: Considerações sobre a economia de 

mercado. Revista Bioética, 13(1), 111–123. 

Potter, V. R. (1971). Bioethics: Bridge to the future. Prentice-Hall. 

Przeworski, A. (2019). Crises of democracy. Cambridge University Press. 

Rawls, J. (1971). A theory of justice. Harvard University Press. 

Rawls, J. (1993). Political liberalism. Columbia University Press. 



 

55 

 

Reich, W. T. (Ed.). (1995). Encyclopedia of bioethics (2nd ed.). Macmillan. 

Secretaría de Salud de la Ciudad de México. (s. f.). Clínica Especializada Condesa. Recuperado el 

20 de abril de 2025, de https://condesa.cdmx.gob.mx 

Sen, A. (1999). Development as freedom. Oxford University Press. 

Shahawy, S., & Diamond, M. B. (2018). Perspectives on induced abortion among Palestinian 

women: Religion, culture and access in the occupied Palestinian territories. Culture, Health 

& Sexuality, 20(3), 289–305. https://doi.org/10.1080/13691058.2017.1344301 

Taylor, C. (1989). Sources of the self: The making of the modern identity. Harvard University Press. 

Taylor, C. (1994). The politics of recognition. In A. Gutmann (Ed.), Multiculturalism: Examining 

the politics of recognition (pp. 25–73). Princeton University Press. 

Tham, S. J. (2008). The secularization of bioethics. The National Catholic Bioethics Quarterly, 8(2), 

305–329. https://doi.org/10.5840/ncbq20088229 

The National Commission for the Protection of Human Subjects of Biomedical and Behavioral 

Research. (1979). The Belmont Report: Ethical principles and guidelines for the protection 

of human subjects of research. U.S. Government Printing Office. (Reimpreso y disponible 

en OHRP). 

Wear, S. (2015). The foundations of secular bioethics. In L. M. Rasmussen, A. Iltis, & M. J. Cherry 

(Eds.), At the foundations of bioethics and biopolitics: Critical essays on the thought of H. 

Tristram Engelhardt, Jr. (pp. 45–56). Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-319-18965-9_4 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-18965-9_4

