
 

94 

 

El Nuevo Humanismo Mexicano en la formación médica en México: una propuesta 

transformadora en Bioética 

 

The New Mexican Humanism in Medical Training in Mexico: A Transformative Proposal 

in Bioethics 

 

Ávila Andrade David Esteban 

ORCID 0009-0001-7746-620X 

 

Uribe-Allier Abdiel Fernando1 

ORCID 0000-0003-2140-5552 

 

Resumen 

 

Este artículo realiza una reflexión sobre el papel de la bioética como elemento de transformación 

en el campo de la formación médica en México, específicamente en el análisis del modelo de 

enseñanza convencional frente a la propuesta ideológica del Nuevo Humanismo Mexicano. Desde 

la década de 1980, en México se implementó el modelo ideológico neoliberal que consiste, en 

reducir el papel del Estado en la economía y en la promoción del llamado libre mercado. La 

privatización de los servicios médicos crea un sistema de salud dual: uno para quienes pueden 

pagar y otro, a menudo precario, para la mayoría (Laurell, 1998). Esto ha resultado en un sistema 

donde la salud se considera un valor de mercado, no un derecho social (Menéndez, 2005).  En 

México se ha definido al modelo médico hegemónico como el sistema de prácticas, saberes e 

ideologías de la medicina científica o biomedicina que ha logrado imponerse como la forma 

dominante y casi única de atención a la salud (Menéndez, 2005).  Un nuevo paradigma puede 

tomar como base los postulados del Nuevo Humanismo Mexicano, una propuesta ideológica 

centrada en el bienestar social y la justicia (Moreno, 2024). El Nuevo Humanismo Mexicano 

reivindica el papel del Estado, se propone defender la generalidad de los intereses de la población 

 
1 Ambos autores de la Universidad de la Salud. 



 

95 

 

frente a las oligarquías nacionales e internacionales, y plantea como vías para lograrlo el estatismo, 

la intervención del gobierno en la economía y la ampliación de los derechos a la seguridad social. 

(Cárdenas, 2023). La Bioética que promueve la dignidad humana, la empatía y la responsabilidad 

social; se presenta como la herramienta clave para lograr el cambio de paradigma en la formación 

médica en México. Tiene el potencial de asistir a los médicos en la comprensión de las causas 

sociales de las enfermedades, como la pobreza y la carencia de acceso a servicios básicos (Ruíz, 

2014), así como en priorizar la autonomía de los usuarios y en encarar las problemáticas. 

Permitiendo ver críticamente las carencias del modelo tradicional de formación en medicina 

(Hernández, 2022).  

 

Palabras clave: bioética, formación médica, neoliberalismo, nuevo humanismo mexicano 

 

Abstract 

 

This article reflects on the role of bioethics as an element of transformation in medical education 

in Mexico, specifically in the analysis of the conventional teaching model versus the ideological 

proposal of the New Mexican Humanism. Since the 1980s, Mexico implemented the neoliberal 

ideological model, which consists of reducing the role of the State in the economy and promoting 

the so-called free market. The privatization of medical services creates a dual health system: one 

for those who can pay and another, often precarious, for the majority (Laurell, 1998). This has 

resulted in a system where health is considered a market value, not a social right (Menéndez, 2005). 

In Mexico, the hegemonic medical model has been defined as the system of practices, knowledge, 

and ideologies of scientific medicine or biomedicine that has managed to impose itself as the 

dominant and almost unique form of health care (Menéndez, 2005). A new paradigm can take as 

its basis the postulates of the New Mexican Humanism, an ideological proposal centered on social 

well-being and justice (Moreno, 2024). The New Mexican Humanism vindicates the role of the 

State, proposes to defend the general interests of the population against national and international 

oligarchies, and posits as ways to achieve this statism, government intervention in the economy, 

and the expansion of rights to social security (Cárdenas, 2023). Bioethics, which promotes human 

dignity, empathy, and social responsibility, presents itself as the key tool to achieve the paradigm 



 

96 

 

shift in medical education in Mexico. It has the potential to assist physicians in understanding the 

social causes of diseases, such as poverty and lack of access to basic services (Ruíz, 2014), as well 

as in prioritizing user autonomy and addressing problems. This allows for a critical view of the 

shortcomings of the traditional medical education model (Hernández, 2022). 

 

Keywords: bioethics, medical education, neoliberalism, New Mexican Humanism 

 

Introducción 

 

A partir de la década de 1980, en México se implementó el modelo ideológico neoliberal que 

consiste, entre otros principios, en reducir el papel del Estado en la economía y en la promoción 

del llamado libre mercado.  Este modelo se basó en tres ejes rectores: la privatización de los 

servicios públicos y diversas paraestatales, argumentando que esto mejoraría la eficiencia y 

reduciría el gasto público; la desregulación, donde se suprimieron normativas estatales sobre 

empresas y mercados, buscando una mayor libertad económica y la liberalización comercial, con 

el argumento de eliminar las barreras arancelarias y regulaciones con el objetivo de facilitar el 

comercio internacional. Este modelo que inició en el gobierno de Miguel de la Madrid y que tuvo 

su auge en la presidencia de Carlos Salinas de Gortari; tuvo muchas críticas políticas y sociales 

desde su inicio pues se señalaron los efectos negativos significativos que podría tener dicho modelo 

como la desigualdad económica; pues la riqueza se concentró en una élite, mientras que la mayoría 

de la población experimentó un deterioro del poder adquisitivo y un aumento de la pobreza. Otro 

factor fue el aumento de la dependencia económica: ya que el país se volvió más dependiente de 

las importaciones y de la inversión extranjera, lo que impactó a la industria nacional y la 

decadencia de los servicios sociales, pues la privatización y la reducción del gasto público 

afectaron a servicios y sectores clave para el desarrollo como la salud y la educación. 

La investigadora Asa Cristina Laurell advertía en su artículo “La Globalización y las 

Políticas de Salud” (1988) que “Las propuestas de políticas de salud tienden a estar sometidas a 

una estrecha lógica económica que solo considera marginalmente a la salud como una necesidad 

humana básica y un derecho social” (Laurell, 1998). Laurel mencionaba que la privatización de 

los servicios de salud, donde se promueve la provisión de atención médica por parte de entidades 



 

97 

 

privadas y la expansión de seguros privados; crea un sistema de salud dual: uno para quienes 

pueden pagar y otro, a menudo precario, para la mayoría (Laurell, 1998). 

El modelo neoliberal transformó así la salud de ser un derecho social a un simple bien de 

mercado. Esto se manifestó en una serie de cambios profundos en la formación médica y la práctica 

de la medicina, redefiniendo el papel del Estado, de las instituciones de salud y de los propios 

profesionales. Uno de los cambios más significativos observados por el modelo neoliberal fue la 

privatización de la educación médica, pues al promoverse la reducción del gasto público en 

educación, llevó a una proliferación de un gran número de universidades y escuelas de medicina 

privadas. Mientras que en 1970 el 80% de las escuelas a nivel licenciatura eran públicas, para 2020 

esta cifra se redujo a menos del 40% como lo menciona el documento "El sistema de educación 

superior en México. Setenta años de historia de la ANUIES a través de las reformas a su Estatuto 

(1950-2020)" (Hernández, 2022). Muchas de las nuevas instituciones privadas carecían de la 

infraestructura y del personal docente calificado, priorizando la rentabilidad sobre la calidad 

académica. En el caso de la formación médica, estas universidades privadas han utilizado la 

infraestructura, el equipo y los pacientes de los hospitales públicos para la formación clínica de 

sus estudiantes. Esto ha generado una inequidad, ya que los estudiantes de instituciones privadas 

(que pagan altas colegiaturas) se forman en instalaciones financiadas por el Estado y en muchos 

casos incluso se les otorgaba preferencia en las mismas instituciones públicas a los estudiantes de 

las instituciones privadas que a los de universidades y escuelas públicas.  

Se ha expuesto también la discusión sobre la política sanitaria en México, evidenciando 

que las reformas neoliberales han provocado una reducción del papel del Estado en la salud 

pública, un aumento de la privatización y descomposición del sistema y un cambio en el concepto 

de derecho a la salud, lo cual repercute notablemente en el equilibrio y la calidad de la atención al 

público (Eibenschutz y cols, 1994).  

Como consecuencia, la práctica médica se ha alineado con una serie de directrices 

características de esta política sanitaria. Menéndez (2005) ha definido el Modelo Médico 

Hegemónico (MMH) como el sistema de prácticas, saberes e ideologías de la medicina científica 

o biomedicina que ha logrado imponerse como la forma dominante y casi única de atención a la 

salud. Su rasgo distintivo es su biologismo, el cual minimiza los problemas de salud a factores 

individuales y orgánicos, sin considerar las causas sociales, culturales e históricas. 



 

98 

 

Adicionalmente, es un modelo pragmático y curativo que persigue la erradicación veloz del 

síntoma, con una relación médico-paciente notablemente asimétrica en la que el profesional ejerce 

una autoridad indiscutible. Transformando los problemas sociales en enfermedades que han de ser 

atendidas y comercializadas por el sistema médico. 

La figura del médico como autoridad indiscutible, un profesional que sabe lo que es mejor 

para el paciente y toma decisiones por él, hace que el modelo hegemónico neoliberal en la 

formación médica tienda a ser paternalista. Esto fomenta una relación vertical y asimétrica entre 

los médicos y los pacientes, ya que se suprime la voz y la voluntad del paciente, tratándolo como 

un sujeto pasivo en su propio proceso de salud. La orientación principal en la formación médica 

se enfoca en la tecnología y la patología, lo que hace que el paciente sea considerado como un 

objeto de estudio. Este reduccionismo tiene como consecuencia la deshumanización de la atención. 

El modelo convencional prioriza la adquisición de un conocimiento científico exhaustivo y el 

dominio de las tecnologías médicas más avanzadas en donde el paciente es visto como un conjunto 

de órganos y sistemas que deben ser reparados, y la enfermedad se reduce a una patología. 

(Menéndez, 1983; Espinosa Brito, 2004). 

 

El Nuevo Humanismo Mexicano 

 

El año 2018 fue un punto de inflexión en la política mexicana, pues después de más de 30 años de 

neoliberalismo, el país entró en una transición de régimen político. En dicha transición se ha 

intentado implementar un modelo ideológico llamado el “Nuevo Humanismo Mexicano”.  Esta 

nueva propuesta tiene el nombre que le ha dado el presidente Andrés Manuel López Obrador 

(2018-2024) a la ideología del gobierno, conocida como la Cuarta Transformación. Este modelo 

se diferencia del neoliberalismo al que se opone, centrándose en el bienestar del pueblo y en una 

visión más holística del desarrollo. No es un concepto con una definición académica estricta, pero 

sus pilares se han delineado en discursos oficiales y documentos de gobierno, buscando 

diferenciarse de los proyectos de nación anteriores. 

El investigador Jaime Cárdenas Gracia en “El Humanismo de la Cuarta Transformación” 

(Cárdenas, 2023) refiere que: “En el humanismo se reconoce la libertad y la autodeterminación del 



 

99 

 

ser humano para que cada persona pueda definir su destino individual y desarrollar sus planes y 

proyectos de vida sin condicionamientos provenientes de variables ajenas a él”. 

De la misma manera, Cárdenas en su análisis reflexiona que “El humanismo filosófico 

debe llevarse a la política para entender que la acción pública está al servicio del ser humano, 

fundamentalmente de los más pobres, tal como ha repetido el presidente López Obrador en 

incontables ocasiones: “primero los pobres”. 

Y concluye que “El humanismo mexicano es una concepción optimista que busca fomentar 

el progreso humano con justicia, con un modelo económico que permita una distribución equitativa 

del ingreso y de la riqueza. El crecimiento económico no puede darse sin justicia social y no puede 

haber sociedad sin equidad.  

Es importante acotar que, como lo dice el propio Cárdenas, “El humanismo mexicano no 

es exclusivamente una filosofía individualista. Asume la existencia de entidades colectivas como 

los pueblos y comunidades originarias, mismas que son la reserva espiritual de México”. 

(Cárdenas, 2023). 

Como una nueva ideología, el Nuevo Humanismo Mexicano tiene tres características 

principales: 1) reivindica el papel del Estado, 2) se propone defender la generalidad de los intereses 

de la población frente a las oligarquías nacionales e internacionales, y 3) plantea como vías para 

lograrlo el estatismo, la intervención del gobierno en la economía y la ampliación de los derechos 

a la seguridad social. (Cárdenas, 2023).  

En el Nuevo Humanismo Mexicano se plantea la concepción de que la educación es quien 

promueve la transformación de la sociedad; lo que derivó en la propuesta de construir la Nueva 

Escuela Mexicana (NEM), con la clara idea de que la educación deberá ser entendida para toda la 

vida, bajo el concepto de aprender a aprender, actualización continua, adaptación a los cambios, y 

aprendizaje permanente (SEMD, 2019). La NEM es la institución del Estado mexicano 

responsable de la realización del derecho a la educación en todo el trayecto de los 0 a los 23 años 

de las y los mexicanos. Esta institución tiene como centro la formación integral de niñas y niños, 

adolescentes y jóvenes y su objetivo es promover el aprendizaje de excelencia, inclusivo, 

pluricultural colaborativo y equitativo a lo largo del trayecto de su formación, desde el nacimiento 

hasta que concluya sus estudios, adaptado a todas las regiones de la república (Martínez, 2023). 



 

100 

 

Sin embargo, este nuevo modelo ideológico presenta retos como la globalización mundial 

y los intereses geopolíticos tanto internos como externos; que han dificultado su realización por lo 

que en muchas áreas de la vida pública del país los objetivos antineoliberales del modelo sólo se 

han logrado de forma parcial. Una de las áreas en las que el modelo del Nuevo Humanismo 

Mexicano no ha logrado permear y armonizar entre lo filosófico y la realidad es en la formación 

médica en las universidades y escuelas de licenciatura.  

 

La Formación Médica en México  

 

La NEM asume la educación desde el humanismo, como la base filosófica que fundamenta los 

procesos del Sistema Educativo Nacional, permitiendo desde ella establecer los fines de la 

educación y los criterios para nuevas formas de enseñanza y aprendizaje (Martínez, 2023). El 

humanismo se utiliza como una herramienta para el acercamiento y la forja de una visión 

compartida. Por ello, desde la NEM se promueve que todo estudiante sea capaz de participar 

auténticamente en los diversos contextos en los que interactúa. Al mismo tiempo, las orientaciones 

educativas fortalecen el acercamiento de los alumnos a la realidad cotidiana para afrontar en lo 

colectivo los problemas que se viven en los diversos contextos del país. (Martínez, 2023). Para la 

NEM la formación de estudiantes con una orientación integral y humanista es una prioridad. Al 

mismo tiempo, la NEM   reconoce   a   la   educación   como   el   principal   faro   para   la 

transformación y desarrollo social; además, promueve el pensamiento crítico y el aprendizaje de 

excelencia, inclusivo, pluricultural, colaborativo y equitativo. (Casamadrid, 2024)  

Esta visión es clave para la formación médica en México, que se encuentra en un proceso 

de transición, intentando alejarse del modelo hegemónico biomédico para adoptar paradigmas más 

complejos y centrados en las necesidades de la persona tanto de forma individual como colectiva. 

El Nuevo Humanismo Mexicano, como filosofía política y social, podría incidir de manera 

significativa en la formación médica a nivel de licenciatura, buscando un cambio de paradigma 

respecto al modelo neoliberal que predominó en décadas pasadas. Este nuevo enfoque se centraría 

en regresar a la visión de la salud como un derecho social, y no como un bien de consumo.  

Actualmente en la formación médica en México, el enfoque dominante se centra en la 

patología y la tecnología, reduciendo al paciente a un objeto de estudio. Este reduccionismo tiene 



 

101 

 

como consecuencia la deshumanización de la atención. El modelo convencional prioriza la 

adquisición de un conocimiento científico exhaustivo y el dominio de las tecnologías médicas más 

avanzadas. El paciente es visto como un conjunto de órganos y sistemas que deben ser reparados, 

y la enfermedad se reduce a una patología. También bajo el modelo convencional se privilegia la 

formación en hospitales de alta especialidad, por lo que es común que se ignore la realidad de la 

salud pública y de la salud colectiva. La educación médica hegemónica se centra en los grandes 

hospitales de tercer nivel, donde los estudiantes están expuestos a casos complejos y patologías 

raras. Si bien esto es invaluable para la especialización, genera una desconexión con la realidad de 

la salud pública en México, donde la mayoría de los padecimientos se resuelven o se deberían de 

resolver en el primer nivel de atención. Este modelo de formación es insostenible, ya que ignora 

la realidad de las inequidades en salud y no prepara a los médicos para abordar los determinantes 

sociales de la enfermedad, como la pobreza y la falta de acceso a servicios básicos o la educación. 

Un médico formado bajo este esquema puede ser menos efectivo en el manejo de un sistema de 

salud que requiere una visión más amplia y un compromiso con la equidad. 

 

El Papel de la Bioética en la Formación Médica 

 

La bioética hizo su aparición en México a principios de 1980; aunque en la Facultad de Medicina 

de la UNAM se había comenzado diez años antes a introducir un mayor número de contenidos de 

ética médica en los cursos de Historia y Filosofía de la medicina y se impartieron, como materia 

optativa, cursos de ética médica. La preocupación ha sido buscar una renovación de la ética 

médica, disciplina muy arraigada en el modelo hegemónico convencional (Tanur, 2008). La 

bioética como tal fue considerada sólo a partir del conocimiento de los planteamientos tempranos 

de los bioeticistas estadounidenses, en particular Beauchamp y Childress, a través de sus 

“Principles of biomedical ethics”, y de Tristram Engelhardt, quien participó en las conferencias 

sobre ética y filosofía de la medicina que fueron organizadas por la Sociedad Mexicana de Historia 

y Filosofía de la Medicina en 1984 (Tanur, 2008). 

En el ensayo de Ricardo Paéz Moreno “Abordaje bioético de la educación médica desde el 

enfoque de la salud basado en derechos humanos” se menciona que el sistema de salud en México 

tal y como ha sido estructurado, es generador de injusticia e inequidad. La masificación de la 



 

102 

 

atención de la salud, por falta de presupuesto para dotar de mejor infraestructura y personal, 

sumada a la explotación laboral de los médicos y estudiantes, origina un clima violento que no es 

nombrado más que en raras ocasiones (Moreno, 2020). De igual manera concluye que el abordaje 

bioético esclarece distintos derechos humanos que son vulnerados en el sistema de educación 

médica, por ejemplo: el derecho a una educación superior de calidad, a un trabajo digno y no bajo 

condiciones de explotación, y a una atención sanitaria universal y de calidad para los usuarios 

(Moreno, 2020). 

El sistema hegemónico de educación médica superior en México se ha caracterizado por 

relaciones de dominación y explotación invisibilizadas y son sin duda los usuarios los que sufren 

las mayores consecuencias, dada la precarización en la atención de su salud orquestada por este 

sistema. En el modelo convencional, los pacientes se convierten en "casos clínicos" o 

"diagnósticos", y se pierde la noción de su humanidad. Los estudiantes pueden aprender a ver la 

enfermedad antes que, a la persona, lo que dificulta el desarrollo de una relación médico-paciente 

basada en la confianza y el respeto. La bioética, por el contrario, insiste en que la dignidad humana 

debe ser el pilar de toda práctica médica. Aboga por una formación que cultive la sensibilidad, la 

deliberación ética y la reflexión constante, permitiendo a los futuros médicos desarrollar las 

habilidades necesarias para navegar los dilemas complejos de la vida y la muerte, la tecnología y 

el sufrimiento, sin perder de vista que, en el centro de todo, hay una persona. La bioética actúa 

como un espejo crítico que revela las deficiencias del modelo convencional de formación médica. 

Su enseñanza y aplicación son fundamentales para transformar la medicina en una práctica que, 

sin renunciar al rigor científico, sea profundamente más humana, equitativa y respetuosa.  

En la publicación del Dr. Aurelio Vázquez, “Humanismo mexicano y Constructivismo 

sociocultural: Dos paradigmas de la Nueva Escuela Mexicana para la Educación Media Superior” 

(Vázquez, 2024), se establece que de los principales representantes del paradigma humanista como 

María Montessori, Célestin Freinet, Ovidio Decroly y E. Claparéde; la educación es concebida 

como un proceso centrado en el estudiante, orientado a la promoción de valores encaminados a 

potenciar el bienestar social y el profesor se considera un agente generador de las condiciones para 

lograr la autorrealización del estudiante a través de un ambiente de aprendizaje idóneo. (Vázquez, 

2024) En ese sentido, la enseñanza de la Bioética es fundamental para reorientar la formación de 

los futuros profesionales de la salud, alejándose de un modelo puramente técnico y mercantilizado, 



 

103 

 

para regresar a una visión más centrada en el paciente como persona y en la responsabilidad social 

del médico. 

El paradigma sociocultural, representado por el psicólogo y epistemólogo ruso Lev 

Vygotsky, plantea que la educación constituye un proceso que promueve una mediación entre el 

saber sociocultural del estudiante y sus propias capacidades mediante el apoyo del docente. El 

profesor es concebido como un agente que enseña en un contexto de prácticas y medios 

socioculturalmente determinados, así como un mediador esencial entre el saber sociocultural y el 

proceso de apropiación de los estudiantes (Vázquez, 2024). 

 

La Bioética como eje del Nuevo Humanismo Mexicano 

 

La bioética, en sus diversas modalidades, se ha convertido en una disciplina de reflexión y saber 

que trasciende la ética aplicada. Se ha transformado en un campo de confrontación epistemológica 

y política. La persistencia de marcadas disparidades culturales, económicas y sociales en América 

Latina plantea la necesidad de encontrar respuestas a las problemáticas vinculadas con la salud-

enfermedad-atención-cuidado. Así el campo de la bioética enfatiza la relevancia de pensar su 

ejercicio desde espacios críticos y contextuales que deslegitimen sus bases y hegemonías 

institucionales. 

Los diversos modelos de la enseñanza de la bioética, en especial el pedagógico, si bien 

cumplen su función dentro de la formación, al utilizar prácticas evaluativas, dan muestras de no 

construir referentes claros para la preparación de los profesionales en las universidades del 

contexto latinoamericano, lo que implica replantear un nuevo escenario de enseñanza en bioética 

y su articulación con la práctica profesional (Moreno, 2024). Los planes de formación han sido 

evaluados como incompletos en los contenidos que se requieren para afrontar situaciones de 

exclusión. El contexto de desigualdad social dificulta la preparación formal para afrontar 

situaciones complejas, por lo cual, al no lograr la integración del aprendizaje formal en bioética 

con la acción concreta en situaciones de exclusión, los profesionales no cuentan con referentes en 

formación y se someten a normas que no logran empoderar a las comunidades. Esto requiere la 

formulación de un currículo bioético crítico que contribuya a la formación plural e inclusiva de las 

comunidades en materia de salud. 



 

104 

 

La capacitación profesional en el campo de la bioética ha consistido en el diseño de planes 

de estudio con el objetivo de incluir contenidos teóricos, éticos y prácticos de forma estandarizada, 

lo que ha permitido racionalizar el juicio moral a través del caso (Moreno, 2024). Por tanto, la 

educación formal ha dejado a un lado el desarrollo de una perspectiva crítica que posibilita la 

reflexión acerca de las consecuencias del trabajo profesional en salud dentro del marco social, 

político, cultural y económico. La incorporación de contenidos éticos es útil para el desarrollo 

profesional; sin embargo, de manera aislada, se subordina al científico de una formación técnica y 

biomédica, por lo que dificulta que los profesionales desarrollen una conciencia crítica que les 

permita afrontar las consecuencias del ejercicio profesional en contextos de desigualdad y 

exclusión social. 

El proceso de institucionalización de la bioética en México ha estado marcado por el 

surgimiento de la Comisión Nacional de Bioética (CONBIOÉTICA) en 1992, la Academia 

Nacional Mexicana de Bioética en 1995 y el Colegio de Bioética en el 2003, todos ellos de orden 

estatal. Dichos organismos respondieron a una regulación ética desde los parámetros de las lógicas 

biomédicas de la práctica médica que restringe las transformaciones de la bioética a cambios 

administrativos y normativos que invisibilizan las injusticias estructurales en el sistema de salud 

mexicano. Sin embargo, a pesar de fortalecer formalmente el campo de la bioética, no promueven 

la justicia social ya que tienen mayor influencia administrativa en lugar de trascender hacia un 

cambio en la técnica (Ruiz de Chávez-Guerrero, 2014). 

La formalización de estas instituciones se dio a partir de la necesidad de normar las 

prácticas clínicas y la investigación en torno a la ética; aun así, su diseño es eminentemente de 

corte biomédico, que controla y verifica que la atención médica sea adecuada. Por ende, niega las 

problemáticas de exclusión y desigualdad estructural, privilegiando su regulación por la vía técnica 

que por la acción política y la reflexión crítica. En cambio, se implementó la obligación de cumplir 

normas y leyes que evaden transformar las condiciones de inequidad de la población (Ruiz de 

Chávez-Guerrero, 2014). 

Es así como desde la institucionalización de la bioética ha habido una constante promoción 

a una productividad administrativa, ya que esto fortalece su formalización. Sin embargo, ante las 

problemáticas del trabajo en el sector salud, la bioética parece ser despolitizada al no considerar el 

impacto que esta clase de gestión por la productividad tienen en los individuos y las sociedades, 



 

105 

 

lo que produce desinterés hacia este campo ya que promueve solo políticas normativas y 

tecnocráticas del campo de la bioética que excluyen las necesidades y emociones del personal de 

salud (Carnut y Rodríguez, 2020). 

Por lo anterior, es fundamental reorientar la bioética a una propuesta que considere las 

condiciones materiales y estructurales como constitutivas de la justicia en salud. Esta 

transformación de la bioética y del sistema, así como del acceso a este derecho y a su exigibilidad, 

no solo fortalecerá la bioética desde una posición política, ética y reflexiva, sino que también 

privilegiará la dignidad y los derechos colectivos del ser humano. Con este análisis, se crea una 

base para reflexionar acerca del desarrollo y las dificultades en torno al tema del desarrollo de la 

bioética en México y su impacto en el proceso para el logro de la justicia social. 

El Nuevo Humanismo Mexicano promueve la idea de que la salud no es una mercancía, 

sino un derecho universal y promueve una visión holística. Es primordial que en la enseñanza de 

la bioética se promueva que los estudiantes de medicina comprendan que deben de ser agentes de 

cambio para que se garantice un sistema de salud con acceso universal, independientemente del 

nivel socioeconómico de los usuarios y que su papel va más allá de la clínica individual 

convencional. Esto implica que a diferencia del modelo convencional que ve al usuario como un 

simple “objeto” de estudio reducido generalmente a una simple patología; en el nuevo modelo se 

debe de realizar un análisis crítico de todos los dilemas éticos relacionados con la distribución de 

recursos, la atención en zonas marginadas y la intervención de otros factores que influyen en la 

formación médica como lo es la participación de la industria farmacéutica.  

Bajo la perspectiva del Nuevo Humanismo Mexicano, se busca que la bioética deje de ser 

un cúmulo de normas convencionales para transformarse en una herramienta de pensamiento 

crítico que permita al estudiante confrontar sus propios valores y principios, y que comprendan a 

la persona de manera integral incluyendo la esfera social, cultural, psicológica y espiritual, y no 

solo en su dimensión biológica reduccionista. De esta manera se revaloriza la relación médico-

paciente como una nueva interacción basada en la empatía, la dignidad, la confianza y la 

confidencialidad.   

En el Nuevo Humanismo Mexicano desde la perspectiva de la bioética, la formación 

médica debe de promover el rol del médico como un actor social de cambio enfocado en el 

bienestar colectivo y comprometido con su comunidad. En ese contexto, la enseñanza de la bioética 



 

106 

 

en la formación médica debe de incluir el análisis de la salud colectiva, el impacto social de las 

decisiones médicas y el reconocimiento de los diversos tipos de violencia que se han normalizado 

en el sector salud bajo el modelo hegemónico convencional.  

La formación médica convencional ha sido rigurosa en su aspecto científico, pero a menudo 

ha descuidado el desarrollo de las habilidades blandas y los valores éticos de los estudiantes. El 

aprendizaje basado en verdades establecidas de forma convencional o tradicional; genera una falta 

de espacio para la reflexión crítica y el desarrollo de habilidades sociales y emocionales como la 

empatía, la comunicación efectiva y la compasión.  La escaza o deficiente formación humanista y 

la limitada o tardía exposición al paciente en su contexto real más allá del ámbito hospitalario; 

promueve una desconexión con las necesidades de la comunidad y a una pérdida de la sensibilidad, 

afectando los principios de justicia, equidad y solidaridad. El Nuevo Humanismo Mexicano intenta 

contrarrestar esta tendencia.  

La bioética como principal herramienta de articulación, crítica y reflexión; tiene como 

estrategia reorientar el propósito de la educación médica, para formar profesionales con una visión 

más holística y de salud colectiva, que no solo se limiten a aplicar reglas, sino que también tomen 

decisiones éticas fundamentadas y así fomentar el objetico de promover la salud para todos y 

combatir la desigualdad.  La propuesta de correlacionar al modelo ideológico del Nuevo 

Humanismo Mexicano y la Bioética, va dirigida a priorizar la dignidad humana, la atención a los 

más vulnerables y una crítica al modelo tecnocrático hegemónico, entre otras características de 

relevancia. 

 

Cierre 

 

La aplicación del Nuevo Humanismo Mexicano en la enseñanza de la bioética en las licenciaturas 

de medicina en México se manifiesta como un llamado a humanizar la práctica médica. Aunque 

el término pueda ser objeto de debate, su intención es clara: formar a un profesional de la salud 

más consciente de su responsabilidad social, más empático con el paciente y más crítico frente a 

un sistema de salud que ha sido dominado por el mercantilismo. La bioética no solo ofrece un 

marco de reflexión crítica para abordar conflictos éticos, como la distribución de recursos, la 

confidencialidad, el consentimiento informado, el final de la vida y el inicio de esta. Sino que 



 

107 

 

explora la reflexión de la importancia de procurar el bienestar del paciente, asegurando una 

atención de calidad y centrada en la persona. Promueve una relación más humana, empática y 

horizontal; plantea la necesidad de partir desde la comunicación, el respeto por las creencias y la 

cultura del paciente, y se evita ver a la persona simplemente como un conjunto de síntomas o una 

enfermedad. 

En la formación médica, la bioética capacita a los médicos para armonizar los valores del 

conocimiento técnico-científico con los valores humanísticos y sociales, permitiendo una práctica 

profesional más completa e integral. Es crucial para enfrentar los desafíos éticos que surgen de los 

avances tecnológicos, como la inteligencia artificial, la manipulación genética, los nuevos 

tratamientos y la investigación con seres humanos.  

El Nuevo Humanismo Mexicano proporciona el marco ideológico que rechaza las lógicas 

neoliberales convencionales y de mercado en la salud que han impactado en la formación médica 

deshumanizada, bajo la lógica de un modelo paternalista y transaccional enfocado en el síntoma o 

enfermedad, y la Bioética por su cuenta ofrece el marco teórico y metodológico para sustituir la 

enseñanza técnica por una formación integral y ética que ponga la dignidad humana y la justicia 

social en el centro de la práctica médica. 

  



 

108 

 

Referencias 

 

Cárdenas, Jaime (2023). El Humanismo de la Cuarta Transformación. Revista del Instituto de 

Investigaciones Jurídicas, núm. 76, UNAM. 

Carnut, L., & Rodrigues, C. I. S. (2020). Análisis crítico de la interfaz bioética, salud y trabajo. 

Revista Bioética, 28(2), 219-228. 

Casamadrid, Raúl (2024). Formación continua y gestión educativa en la Nueva Escuela 

Mexicana. ETHOS Educativo, no. 57, pp. 123-145  

Eibenschutz, C., Tamez, S., & Bodek, C. (1994). Salud, neoliberalismo y privatización en el 

México de hoy. Estudios Políticos (2). 

Espinosa Brito, A. (2004). La paradoja de la salud y el modelo médico hegemónico. Revista 

Cubana de Salud Pública, 30(3), 193–207. 

Hernández, Pedro (2022). El sistema de educación superior en México. Setenta años de historia 

de la Anuies a través de las reformas a su Estatuto (1950-2020); Revista de la 

Educación Superior, vol. 51.  

Laurell, Asa Cristina (1998) La Globalización y las Políticas de Salud, Nueva Época, Salud 

Problema, año 3, n. 4. Universidad Autónoma Metropolitana.  

León, Francisco (2009). Fundamentos y Principios de Bioética Clínica, Institucional y Social. 

Acta Bioethica 2009; 15 (1): 70-78 

Llacsa, León (2019). Enseñanza de la Bioética en la Educación Universitaria. Apuntes de 

bioética Vol. 2, N° 1, pp. 61-68 

Martínez, Juan (2023). La nueva escuela mexicana con enfoque humanista: una mirada 

analítica. Revista ISCEEM, vol. 1, núm. 2, pp. 19-28 

Menéndez, E. L. (2005). El Modelo Médico y la Salud de los Trabajadores. Salud Colectiva, 

1(1), 9–32. 

Menéndez, E. L. (1983). Hacia una práctica médica alternativa: hegemonía y autoatención 

(gestión) en salud. CIESAS, Secretaría de Educación Pública. 

Moreno, A. (2024). Bioética situada para el humanismo en la formación médica [Tesis 

doctoral, Universidad Nacional de La Plata]. Universidad Nacional de La Plata. 



 

109 

 

https://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/175163/Documento_completo.pdf-

PDFA.pdf?sequence=1 

Moreno, Ricardo (2020).  Abordaje bioético de “la educación médica desde el enfoque de la 

salud basado en derechos humanos”. Inv Ed Med. Vol. 9, no. 36, pp. 97-101 

Paragis, María Paula et al. (2023). La enseñanza de la bioética en el ámbito universitario: el 

desafío de la educación a distancia. Revista Latinoamericana de Bioética, Vol. 23 (1),  

ISSN: 1657-4702, pp. 85-99 

Ruiz de Chávez-Guerrero, M. H. (2014). Veinte años de bioética en México: desarrollo y 

perspectivas de la Comisión Nacional de Bioética. Cirugía y Cirujanos, 82(6), 699–

708.  

Subsecretaría Educación Media Superior, (2019) La Nueva Escuela Mexicana: principios y 

orientaciones pedagógicas. Secretaría de Educación Pública, Gobierno de México. 

Tanur, Bernardo, et al. (2008). Bioética en medicina. Actualidades y futuro. Editorial Alfil, 1. 

edición. ISBN: 978-968-7620-72-5. 

Vázquez, Aurelio (2024) Humanismo mexicano y Constructivismo social: Dos paradigmas de 

la Nueva Escuela Mexicana. Colección de apuntes académicos COBAEV. ISBN 

Tomo: 978-607-98232-3-8 

https://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/175163/Documento_completo.pdf-PDFA.pdf?sequence=1
https://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/175163/Documento_completo.pdf-PDFA.pdf?sequence=1

