
 

192 

 

El derecho a la autonomía y sus limitaciones en pacientes neurocríticos: consideraciones 

éticas, aspectos filosóficos y reflexiones neuroéticas  

 

The right to autonomy and its limitations in neurocritical patients: ethical considerations, 

philosophical aspects and neuroethical reflections 

 

Julio César López-Valdés1 

julio.lopezv@unisa.cdmx.gob.mx / jc.lopz@live.com  

ORCID: 0000-0001-6238-0027 

 

Resumen 

 

La autonomía del paciente constituye un principio fundamental en la bioética contemporánea. Sin 

embargo, en el contexto de los pacientes neurocríticos, cuya capacidad de decisión se ve 

gravemente limitada, surgen dilemas éticos complejos que obligan a replantear sus alcances. Este 

trabajo analiza la tensión entre el respeto a la autonomía y la obligación médica de garantizar el 

bienestar y la dignidad de los pacientes en estado crítico neurológico. Para ello, se abordan los 

marcos éticos del principialismo (autonomía, beneficencia, no maleficencia y justicia) y del 

personalismo, que enfatiza la dignidad inherente de cada individuo más allá de su condición 

clínica. Asimismo, se discuten las aportaciones de diversas corrientes filosóficas, como el 

utilitarismo, la ética de la virtud, el existencialismo y la biopolítica, que enriquecen la reflexión 

sobre el cuidado neurocrítico. En paralelo, se examinan los campos emergentes de la neuroética y 

los neuroderechos, particularmente relevantes ante el desarrollo de tecnologías capaces de influir 

en la actividad cerebral. Se destacan derechos como la privacidad mental, la libertad cognitiva y 

la integridad personal, propuestos como salvaguardas frente a los riesgos de la manipulación 

tecnológica. En última instancia, este trabajo sostiene que la autonomía en pacientes neurocríticos 

debe entenderse como un derecho relacional y contextual, condicionado por la vulnerabilidad, la 

 
1 Especialidad en Bioética. Departamento de Posgrado, Universidad de la Salud. Álvaro Obregón; Ciudad de México, 

México. Especialidad en Neurocirugía. Departamento de Posgrado, Facultad de Medicina, Universidad Nacional 

Autónoma de México; Ciudad de México, México 

mailto:julio.lopezv@unisa.cdmx.gob.mx
mailto:jc.lopz@live.com


 

193 

 

interdependencia y la responsabilidad ética de los cuidadores. Así, se propone un modelo de 

atención integral que combine principios bioéticos, respeto a la dignidad y garantías neuroéticas, 

asegurando que el paciente permanezca en el centro de la práctica médica.  

 

Palabras clave: Principialismo, neuroética, neuroderechos, autonomía, personalismo 

 

Abstract 

 

Patient autonomy is a cornerstone of contemporary bioethics. However, in the context of 

neurocritical patients, whose decision-making capacity is severely impaired, complex ethical 

dilemmas arise that require reconsidering the scope of this one. This paper analyzes the tension 

between respecting autonomy and the medical duty to ensure the well-being and dignity of 

critically ill neurological patients. Ethical frameworks such as principlism (autonomy, 

beneficence, non-maleficence, and justice) and personalism, which emphasizes the intrinsic 

dignity of each individual beyond their clinical condition, are examined. Furthermore, the 

contributions of diverse philosophical perspectives, including utilitarianism, virtue ethics, 

existentialism, and biopolitics, are discussed as they enrich the reflection on neurocritical care. In 

parallel, the emerging fields of neuroethics and neurorights are analyzed, particularly relevant in 

light of technologies capable of influencing brain activity. Key rights such as mental privacy, 

cognitive liberty, and personal integrity are highlighted as safeguards against potential risks of 

technological manipulation. Ultimately, this paper argues that autonomy in neurocritical patients 

must be understood as relational and contextual, shaped by vulnerability, interdependence, and the 

ethical responsibility of caregivers. Accordingly, it proposes an integrative model of care that 

combines bioethical principles, respect for dignity, and neuroethical guarantees, ensuring that the 

patient remains at the center of medical practice. 

 

Keywords: Principialism, neuroethics, neurorights, autonomy, personalism 

  



 

194 

 

Introducción 

 

La autonomía del paciente siempre debe 

respetarse, incluso si es absolutamente 

contraria al mejor consejo médico y a la 

voluntad del médico.  

Jack Kevorkian 

 

En el campo de la medicina y la bioética, el principio de autonomía se ha establecido como un 

pilar fundamental para guiar la toma de decisiones médicas (Beauchamp y Childress, 2019). Este 

principio reconoce el derecho de los pacientes a tomar decisiones informadas y a mantener el 

control sobre su propia atención y tratamiento. Sin embargo, en el caso de los pacientes 

neurocríticos, cuya capacidad de decisión puede verse gravemente comprometida, surge un 

complejo dilema ético: ¿cómo podemos respetar la autonomía del paciente y, al mismo tiempo, 

garantizar su bienestar y seguridad? 

La autonomía ocupa una doble dimensión en la práctica médica: como principio bioético 

y como derecho humano fundamental. En su acepción bioética, formulada por Beauchamp y 

Childress (2019), la autonomía se entiende como la capacidad del individuo para actuar conforme 

a su propio juicio y valores, libre de coerción o manipulación externa. Desde esta perspectiva, 

constituye un criterio normativo que guía la conducta médica y fundamenta el respeto al 

consentimiento informado. Sin embargo, en el plano jurídico y moral, la autonomía trasciende la 

práctica clínica para convertirse en un derecho inherente a la dignidad humana, reconocido en 

instrumentos como la Declaración Universal sobre Bioética y Derechos Humanos de la UNESCO 

(2005), cuyo artículo 5 establece que las decisiones sobre la salud deben respetar la autonomía y 

la responsabilidad de la persona. En México, este principio adquiere fuerza normativa al estar 

vinculado con el artículo 1° constitucional, que protege la libertad y dignidad, y con la Ley General 

de Salud, que reconoce el derecho del paciente a aceptar o rechazar tratamientos médicos. Así, la 

autonomía como principio ético inspira la deliberación clínica, mientras que su carácter de derecho 

asegura su exigibilidad jurídica, integrando una dimensión moral y otra legal que se complementan 

en la defensa de la persona frente a la vulnerabilidad que implica la enfermedad. 



 

195 

 

Los pacientes neurocríticos padecen afecciones neurológicas graves, como traumatismos 

craneoencefálicos, accidentes cerebrovasculares masivos o estados comatosos. En estas 

situaciones, a menudo carecen de la capacidad de expresar sus deseos o participar activamente en 

la toma de decisiones médicas. Esto plantea importantes desafíos para los profesionales de la salud 

y los familiares, quienes deben equilibrar el respeto a la autonomía del paciente con la obligación 

de brindarle la mejor atención posible. La situación se vuelve particularmente compleja cuando 

los valores y preferencias del paciente, ya sean expresados o interpretados previamente, entran en 

conflicto con los objetivos del tratamiento médico. 

En el contexto neurocrítico, la autonomía adquiere un sentido relacional, pues el paciente 

depende de la interpretación de sus valores por parte de familiares, tutores y del equipo médico. 

Este carácter relacional de la autonomía ha sido señalado por autores contemporáneos en bioética, 

quienes sostienen que la capacidad de decisión no puede separarse de las condiciones de 

vulnerabilidad y de la red de apoyo social en la que la persona se encuentra. En este sentido, 

respetar la autonomía en pacientes con alteraciones de la conciencia implica reconocer la 

interdependencia humana como fundamento del cuidado ético. 

 

Principialismo y personalismo en la toma de decisiones 

 

El principialismo es un enfoque ético ampliamente utilizado en la bioética contemporánea. 

Formulado por Tom Beauchamp y James Childress (2019), este marco se basa en cuatro principios 

fundamentales: autonomía, beneficencia, no maleficencia y justicia. Estos principios proporcionan 

una guía estructurada para abordar dilemas éticos en la atención médica 

La metodología del principialismo no se limita a la enumeración de los cuatro principios, 

sino que propone un proceso deliberativo para su aplicación en la práctica médica. Beauchamp y 

Childress (2019) señalan que los principios deben funcionar como pautas prima facie, es decir, 

obligaciones morales que orientan la acción pero que pueden entrar en conflicto entre sí en 

situaciones concretas. La resolución de tales conflictos exige una deliberación contextual, en la 

que se ponderan los valores involucrados mediante el uso del razonamiento práctico (phronesis) y 

la proporcionalidad ética. En este proceso, la autonomía implica el respeto a las decisiones 

informadas del paciente; la beneficencia, la obligación de promover su bienestar; la no 



 

196 

 

maleficencia, el deber de evitar daño innecesario; y la justicia, la distribución equitativa de recursos 

y oportunidades de atención. En el ámbito de la ética médica, este enfoque metodológico se traduce 

en la práctica del consentimiento informado, en la evaluación de la futilidad terapéutica y en la 

deliberación clínica interdisciplinaria, donde los profesionales equilibran deberes técnicos y 

morales para garantizar una atención respetuosa de la dignidad humana. 

En situaciones donde los pacientes no pueden tomar decisiones por sí mismos, los 

principios de beneficencia (hacer el bien) y no maleficencia (evitar el daño) cobran especial 

importancia. El equipo médico tiene la obligación de actuar en el mejor interés del paciente, 

promoviendo su recuperación y minimizando daños innecesarios. Esto implica considerar 

cuidadosamente los riesgos y beneficios de las intervenciones y evitar tratamientos que puedan 

prolongar el sufrimiento sin ofrecer beneficios significativos, un concepto conocido como futilidad 

médica. 

Aunque ambos enfoques comparten el objetivo de orientar la acción médica hacia el 

respeto de la persona, difieren en su punto de partida. El principialismo se basa en normas 

racionales que buscan universalidad y equilibrio entre principios, mientras que el personalismo 

parte de la dignidad ontológica del ser humano y prioriza la inviolabilidad de la persona sobre 

cualquier cálculo de utilidad. En la práctica neurocrítica, esta diferencia se traduce en un diálogo 

constante entre la ética del deber (principios) y la ética de la persona (valores y biografía 

individual), lo que exige prudencia clínica y deliberación moral en cada caso. 

La futilidad médica es un tema central en la atención de pacientes neurocríticos, y su 

manejo requiere una evaluación ética detallada y una comunicación clara con la familia. Aquí es 

donde las reflexiones personalistas en la ética médica cobran especial valor.  

Desde una perspectiva personalista, cada individuo posee una dignidad inherente y debe 

ser considerado un sujeto único cuya identidad se configura a partir de valores, creencias y 

relaciones personales Sgreccia, 2012). Aplicada al paciente neurocrítico, esta perspectiva insta a 

los profesionales sanitarios a mirar más allá del cuadro puramente clínico y a considerar la historia 

de vida, la cosmovisión y el contexto relacional del paciente. Por lo tanto, las decisiones sobre el 

tratamiento no deben limitarse únicamente a los datos médicos, sino que deben integrar las 

dimensiones humana y existencial del paciente. Este enfoque aboga por un proceso de toma de 

decisiones colaborativo y empático que involucre a la familia del paciente y al equipo sanitario. 



 

197 

 

Desde la bioética personalista, la persona es el centro y el fin de toda acción médica, y su 

dignidad no depende del estado funcional ni de la capacidad de decisión (Sgreccia, 2012). Este 

enfoque sostiene que la vida humana tiene un valor intrínseco, por lo que debe protegerse incluso 

cuando la autonomía o la conciencia se ven comprometidas. A primera vista, esta perspectiva 

podría entrar en tensión con el principialismo, especialmente cuando la protección incondicional 

de la vida parece contradecir la autonomía o la proporcionalidad terapéutica. No obstante, ambos 

enfoques pueden complementarse metodológicamente si se concibe al personalismo como el 

fundamento antropológico del principialismo: el primero ofrece la justificación ontológica (la 

dignidad de la persona), mientras que el segundo proporciona las herramientas prácticas para la 

deliberación moral. Así, en la atención neurocrítica, la aplicación conjunta de ambos marcos 

permite equilibrar el respeto a la vida y la dignidad del paciente con la prudencia clínica, 

favoreciendo decisiones éticamente coherentes, humanizadas y contextualizadas. 

 

Los campos emergentes de la neuroética y los neuroderechos 

 

A medida que avanza la neurociencia, surgen nuevos desafíos éticos, en particular con las 

tecnologías que pueden monitorizar, influir o manipular la actividad cerebral. La neuroética aborda 

las implicaciones filosóficas, legales y sociales de los avances en neurociencia y el proceso 

científico asociado; desde las técnicas de neuroimagen hasta las interfaces cerebro-computadora. 

Una preocupación central es cómo estas tecnologías transforman nuestra comprensión de la 

identidad, la personalidad y la autonomía (Roskies, 2002). Si los dispositivos externos pueden 

monitorizar o incluso alterar los procesos de pensamiento, ¿qué significa respetar la autonomía en 

pacientes ya vulnerables debido a la disminución de la consciencia o al deterioro cognitivo? 

En respuesta, se ha propuesto el concepto de neuroderechos como derechos fundamentales 

para salvaguardar la esfera mental contra el posible uso indebido de las neurotecnologías; es decir,  

se proponen como un marco jurídico específico, una nueva categoría de Derechos Humanos, 

destinada a proteger la esfera mental y cerebral de las posibles amenazas que la neurotecnología 

plantea. Estos incluyen la libertad cognitiva, la privacidad mental, la identidad personal y la 

integridad psicológica (Yuste et al., 2021). 



 

198 

 

La integración de la neuroética a la toma de decisiones clínicas implica reconocer que las 

intervenciones en el sistema nervioso central no solo tienen consecuencias fisiológicas, sino 

también identitarias. Las técnicas de monitoreo intracraneal, la estimulación cerebral profunda o 

las interfaces cerebro-computadora, aunque útiles para la atención y rehabilitación, plantean 

dilemas sobre la continuidad de la identidad personal y la autonomía residual. La evaluación de 

estas intervenciones debe regirse por criterios de proporcionalidad terapéutica, consentimiento 

informado previo y respeto a la integridad cognitiva.  Tabla 1, Figura 1 

Estos derechos tienen por objeto garantizar que el progreso tecnológico no socave la 

dignidad humana ni erosione la autenticidad de la experiencia personal. 

La neuroética y los neuroderechos son especialmente relevantes para los pacientes 

neurocríticos que se encuentran en un estado de consciencia disminuida, como el coma o el 

síndrome de enclaustramiento, ya que su capacidad para ejercer su autonomía y comunicar sus 

deseos es limitada. Estos campos buscan garantizar que, a medida que avanza la tecnología 

neurocientífica, se respeten la dignidad y los derechos fundamentales de los pacientes más 

vulnerables. 

La neuroética y los neuroderechos adquieren una importancia particular en el manejo de 

pacientes neurocríticos con estados de conciencia disminuida, como el coma o el síndrome de 

enclaustramiento, donde la capacidad de autodeterminación se ve gravemente limitada. Estos 

derechos buscan salvaguardar la dignidad y la esfera mental de la persona frente al avance de las 

neurotecnologías. En primer lugar, la privacidad mental protege al individuo de cualquier intento 

de acceder, registrar o manipular su actividad cerebral sin consentimiento, preservando el derecho 

a un espacio interno inviolable. La integridad personal garantiza que ninguna intervención médica 

o tecnológica pueda alterar la identidad, la personalidad o el comportamiento del paciente sin una 

justificación terapéutica y consentimiento previo. Finalmente, la libertad cognitiva reconoce el 

derecho de cada persona a mantener el control sobre sus procesos mentales y decisiones, evitando 

toda forma de coerción neurotecnológica. Estos principios, desarrollados por autores como Ienca 

y Andorno (2017) y Yuste et al. (2017), constituyen un marco ético y jurídico emergente que 

amplía la protección de los derechos humanos hacia la dimensión más íntima de la persona: su 

mente. 



 

199 

 

Esta revisión busca analizar de manera exhaustiva y crítica la trayectoria de estos 

conceptos, desde sus fundamentos teóricos hasta sus manifestaciones regulatorias y los debates 

que los rodean. 

 

Perspectivas Filosóficas 

 

El debate sobre la neuroética y los neuroderechos no puede entenderse sin anclarlo en el diálogo 

entre diversas corrientes filosóficas y éticas que han moldeado la bioética contemporánea. 

La atención a pacientes neurocríticos presenta desafíos éticos que se abordan desde 

múltiples perspectivas, interconectando la ética clínica con la filosofía. En la intersección de la 

bioética y los avances neurocientíficos, las filosofías del principialismo y el personalismo se 

integran para justificar la necesidad de los neuroderechos. 

En el modelo principialista de Beauchamp y Childress, la autonomía del paciente se 

concibe como la capacidad de actuar de acuerdo con valores, razones y decisiones que el propio 

individuo reconoce como suyos, libres de coerción o manipulación externa (Beauchamp & 

Childress, Principles of Biomedical Ethics, 8th ed., 2019). Esta noción de autonomía deriva en 

gran medida del pensamiento kantiano, particularmente de la idea de que la persona es un fin en 

sí misma y debe ser tratada siempre con respeto por su racionalidad y capacidad moral (Kant, 

Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 1785/2002). Así, la autonomía no se entiende 

como mera libertad de elección, sino como autolegislación racional, donde el sujeto moral actúa 

conforme a principios que podrían ser universalizados. En el ámbito clínico, esto se traduce en el 

respeto a las decisiones informadas del paciente, las directivas anticipadas y el consentimiento 

libre y voluntario. Sin embargo, la autonomía kantiana ha sido criticada por su carácter formalista 

y racionalista, que en ocasiones resulta difícil de aplicar en contextos donde la racionalidad del 

sujeto está comprometida, como en la atención neurocrítica. En pacientes con alteraciones de la 

conciencia o deterioro cognitivo severo, la idea de un sujeto plenamente racional y autolegislador 

se vuelve problemática. Diversos autores han señalado que este enfoque puede reducir la 

autonomía a un ejercicio meramente cognitivo, dejando de lado dimensiones relacionales, 

emocionales y situacionales del ser humano (Mackenzie & Stoljar, Relational Autonomy: Feminist 

Perspectives on Autonomy, Agency, and the Social Self, 2000). 



 

200 

 

En este punto, las filosofías existencialistas de Heidegger y Sartre no deben entenderse 

como fuentes directas del concepto de autonomía en el principialismo, sino como corrientes 

críticas y complementarias. Heidegger, en Ser y tiempo (1927), describe la existencia humana 

(Dasein) como un “ser-en-el-mundo” arrojado, caracterizado por la finitud, la temporalidad y la 

apertura al ser. Su enfoque no plantea una libertad racional como en Kant, sino una libertad 

ontológica, que se manifiesta en la posibilidad de asumir auténticamente la propia existencia frente 

a la muerte. Sartre, en cambio, concibe la libertad como una condena a elegir, una responsabilidad 

radical que define al sujeto (El ser y la nada, 1943). 

Estas concepciones no pueden confundirse con la noción kantiana de autonomía; sin 

embargo, pueden enriquecerla, al introducir una comprensión más situada, encarnada y trágica de 

la libertad humana. En el contexto neurocrítico, donde el paciente se enfrenta a la fragilidad de la 

existencia y a la pérdida del control sobre su cuerpo o su conciencia, el pensamiento existencialista 

permite reinterpretar la autonomía no como independencia absoluta, sino como capacidad de 

asumir el propio destino y expresar sentido ante la vulnerabilidad. 

Más que fusionar ambas tradiciones, lo valioso es ponerlas en diálogo. El principialismo 

aporta una estructura normativa necesaria para garantizar derechos y procedimientos éticos, como 

el consentimiento informado y las directivas anticipadas, mientras que el existencialismo puede 

ofrecer una dimensión hermenéutica y humanizadora, al recordar que la autonomía se ejerce desde 

la finitud y la interdependencia. En otras palabras, el respeto a la autonomía no debe entenderse 

solo como la aplicación de un principio formal, sino como el reconocimiento de la singularidad 

existencial del paciente, que se manifiesta incluso cuando su capacidad racional está disminuida. 

Desde la biopolítica, Foucault y Agamben advierten cómo las instituciones pueden ejercer 

poder sobre la vida reduciendo la existencia a parámetros técnicos o biológicos, fenómeno 

particularmente visible en las unidades de terapia intensiva. Heidegger y Sartre, por su parte, 

permiten comprender la experiencia límite de la conciencia en la enfermedad, mostrando que 

incluso en la vulnerabilidad extrema persiste una dimensión existencial que exige reconocimiento 

y respeto. Estos enfoques permiten reconsiderar la práctica médica no solo como técnica de 

conservación de la vida, sino como acompañamiento ético del ser humano en su finitud. 



 

201 

 

El paciente neurocrítico se enfrenta a la fragilidad de su existencia, y las directivas 

anticipadas o la toma de decisiones por delegación son herramientas cruciales para respetar sus 

deseos, incluso cuando su autonomía se ve comprometida. 

De forma complementaria, el personalismo se centra en la dignidad intrínseca y la 

singularidad del Ser Humano, enfatizando que la persona debe ser vista holísticamente, 

considerando sus dimensiones físicas, psicológicas y espirituales.  

Cuando se traslada el personalismo al ámbito de la neuroética y los neuroderechos, surgen 

dificultades conceptuales. El personalismo teológico puede entrar en conflicto con los 

fundamentos seculares de los derechos humanos, ya que su noción de dignidad está anclada en la 

sacralidad de la vida y no necesariamente en la libertad cognitiva o la privacidad mental. En 

cambio, los neuroderechos, tal como los propone Ienca y Andorno (2017) en Nature Human 

Behaviour, se basan en la protección de la autonomía mental, la privacidad de los datos neuronales 

y la identidad personal frente a posibles intervenciones tecnológicas, lo cual responde más al 

paradigma liberal de la dignidad y la libertad individual. 

Desde esta óptica, el personalismo puede ofrecer una dimensión complementaria al 

recordar el valor intrínseco de la persona y la necesidad de salvaguardar su integridad, pero no 

puede asumirse sin matices, ya que su sustento teológico no es compartido por los marcos jurídicos 

laicos que regulan los derechos humanos. En consecuencia, su uso en el discurso de los 

neuroderechos debe entenderse más como una inspiración ética que como un fundamento 

normativo. 

Así, mientras el principialismo proporciona las directrices para una práctica ética 

responsable, el personalismo ofrece la base filosófica que justifica la protección del “yo” y de la 

mente, garantizando que el progreso científico respete y salvaguarde la esencia misma de la 

persona. 

A su vez, el enfoque personalista, que se centra en la dignidad inherente y la integralidad 

de la persona, se entrelaza con la crítica biopolítica de Foucault y Agamben. 

Desde la perspectiva foucaultiana, la medicina moderna y, más aún, la medicina intensiva 

o neurocrítica, encarnan formas paradigmáticas de biopoder, ya que transforman el cuerpo del 

paciente en un objeto de conocimiento y control técnico. Foucault no propone un fundamento ético 

de la dignidad, sino una analítica del poder, que busca revelar las estructuras que subordinan al 



 

202 

 

sujeto al discurso médico y científico (Foucault, El nacimiento de la biopolítica, 1979). Mientras 

que, Giorgio Agamben, en Homo sacer: el poder soberano y la nuda vida (1995), radicaliza la 

noción foucaultiana de biopolítica. Para él, el Estado moderno ejerce un poder soberano que 

incluye la vida biológica excluyéndola del orden político, reduciendo al ser humano a su pura 

existencia biológica: “la vita nuda” (vida desnuda). Esta figura, ejemplificada en el campo de 

concentración, representa la vida que puede ser conservada o eliminada sin consecuencias jurídicas 

Desde este punto de vista, el paciente inconsciente o en estado de mínima conciencia podría 

metafóricamente considerarse una “vida desnuda”: un cuerpo mantenido con vida por el poder 

médico y tecnológico, pero privado de participación en el orden político y moral. No obstante, 

Agamben no busca restaurar una noción de dignidad personal o trascendencia, sino denunciar la 

lógica soberana que convierte la vida en objeto de gestión. Su filosofía no ofrece un fundamento 

normativo para la ética médica, sino una crítica ontológica al poder que produce esa reducción 

(Agamben, Homo sacer, 1995; Lo que queda de Auschwitz, 1998). 

Desde esta última perspectiva, el paciente con pérdida de consciencia corre el riesgo de ser 

reducido a una "vida desnuda", un objeto de control médico, privado de voz en el proceso de toma 

de decisiones. El personalismo contrarresta esta visión insistiendo en que la dignidad de la persona 

debe respetarse en todas las circunstancias y que la atención debe ser holística, abordando todas 

las dimensiones del paciente. 

Aunque no pueden integrarse conceptualmente, ambas perspectivas pueden dialogar 

críticamente. La biopolítica de Foucault y Agamben puede servir para revelar los riesgos de 

despersonalización en el ámbito neurocrítico (el paciente reducido a un conjunto de signos vitales 

o a una “vida mantenida”), mientras que el personalismo puede reivindicar el valor moral y 

relacional de la persona, incluso en ausencia de conciencia o autonomía. 

En este sentido, más que fusionarlas, se trata de ponerlas en tensión productiva: la 

biopolítica describe la reducción instrumental de la vida; el personalismo exige que el cuidado 

clínico resista esa reducción. Una ética neurocrítica madura podría reconocer la lucidez diagnóstica 

de Agamben sin adoptar su nihilismo político, complementándola con la afirmación ontológica del 

valor humano propia del personalismo. 

Desde el punto de vista del utilitarismo, desarrollado por Jeremy Bentham y John Stuart 

Mill, el valor moral de las acciones está determinado por sus consecuencias, particularmente su 



 

203 

 

capacidad para maximizar la felicidad o el bienestar del mayor número de personas (Mill, 1863). 

El utilitarismo, al centrarse en maximizar el bienestar general, proporciona una perspectiva que 

considera el impacto de las decisiones no sólo en el paciente sino también en su familia y el sistema 

de salud. 

Aplicado a los cuidados neurocríticos, este marco plantea preguntas sobre la asignación de 

recursos médicos limitados y la justificación de las intervenciones: ¿deberían adoptarse 

tratamientos agresivos si prolongan la vida pero añaden poco a la calidad de vida, o debería 

centrarse la atención en la comodidad y la dignidad? 

Desde un punto de vista utilitarista clásico, mantener con vida a un paciente mediante 

tratamientos invasivos sin posibilidad razonable de recuperación neurológica podría considerarse 

moralmente injustificable, si las consecuencias globales —sufrimiento prolongado, angustia 

familiar, sobrecarga económica y escasez de recursos para otros pacientes— superan los beneficios 

(Mill, 1863). Bentham ya planteaba que las acciones deben evaluarse por su “tendencia a aumentar 

o disminuir la felicidad de aquellos cuyo interés está en juego” (Bentham, 1789, cap. 1, §2). 

Este principio ha sido reinterpretado en la bioética contemporánea por autores como Peter 

Singer y R.M. Hare, quienes sostienen que en situaciones de recursos limitados la decisión 

moralmente correcta es aquella que maximiza el bienestar total, considerando tanto la intensidad 

como la duración de la experiencia consciente (Singer, Practical Ethics, 2011). Desde esta 

perspectiva, un tratamiento agresivo que prolonga la vida biológica sin posibilidad de consciencia 

o interacción no aumenta el bienestar, y por tanto, no es éticamente exigible. 

La ética utilitarista de la salud pública también introduce el principio de justicia 

distributiva, donde los recursos deben asignarse para producir el mayor beneficio global (Daniels, 

Just Health: Meeting Health Needs Fairly, 2008). En la atención neurocrítica, esto puede implicar 

priorizar intervenciones que mejoren la calidad de vida y la recuperación funcional sobre aquellas 

que simplemente prolongan la supervivencia sin esperanza de conciencia o autonomía. 

Sin embargo, los críticos del utilitarismo advierten que esta perspectiva puede poner en 

riesgo el valor intrínseco de la vida individual, al supeditarla a cálculos de utilidad. Por ello, 

algunos bioeticistas, como Amartya Sen y Martha Nussbaum, proponen complementar el 

utilitarismo con el enfoque de las capacidades, que reconoce que el bienestar no depende solo de 



 

204 

 

la maximización de la felicidad, sino del desarrollo de las capacidades humanas fundamentales 

(Nussbaum, Creating Capabilities, 2011). 

En síntesis, una respuesta coherente desde el utilitarismo aplicado a los cuidados 

neurocríticos podría formularse así: 

“El mantenimiento de tratamientos agresivos en pacientes sin posibilidad de recuperación 

significativa no es moralmente justificable si las consecuencias globales —en términos de 

sufrimiento, uso de recursos y afectación al bienestar colectivo— resultan negativas. En tales 

casos, centrar la atención en la comodidad, la dignidad y la reducción del sufrimiento puede ser 

más coherente con el principio utilitarista de maximizar el bienestar general.” 

Esto no implica abandonar al paciente, sino redefinir el propósito del cuidado, orientándolo 

hacia una ética del bienestar integral más que hacia una prolongación biológica sin sentido moral 

o clínico. 

Ahora bien, desde el punto de vista de la a ética de la virtud, tal como la expone Aristóteles 

en la Ética a Nicómaco (trad. 2009, Libro II), sostiene que el fin último de la acción humana es la 

eudaimonía, entendida no como placer momentáneo, sino como el florecimiento pleno de la 

persona a través del ejercicio de la virtud. En este sentido, la virtud (areté) es una disposición 

adquirida que orienta al individuo a actuar conforme a la razón y a encontrar el justo medio entre 

los extremos del exceso y el defecto (Aristóteles, Ética a Nicómaco, 1106a–1107a). 

Aplicada a la práctica médica, esta concepción teleológica implica que las decisiones 

clínicas no deben reducirse a la mera aplicación de reglas o a la maximización de resultados, sino 

que deben contribuir al florecimiento del paciente y del propio médico como agentes morales. 

Según Edmund Pellegrino y David Thomasma (1993), la medicina, en tanto práctica moral, tiene 

como telos el bien del paciente entendido en sentido integral: biológico, psicológico y existencial. 

Así, la excelencia del médico no reside únicamente en su competencia técnica, sino en su sabiduría 

práctica (phronesis), que le permite discernir qué acción concreta encarna mejor el bien humano 

en situaciones particulares. 

En el contexto de la atención neurocrítica, donde las decisiones suelen implicar dilemas 

entre prolongar la vida biológica o priorizar la calidad de vida, la ética de la virtud orienta a buscar 

el equilibrio entre la benevolencia y la prudencia clínica, evitando tanto el exceso tecnocrático 

(mantener la vida sin sentido) como la omisión compasiva precipitada. La phronesis —descrita 



 

205 

 

por Aristóteles como la “recta razón en el obrar” (Ética a Nicómaco, 1140b)— permite al médico 

deliberar correctamente en medio de la incertidumbre, integrando el conocimiento técnico con la 

sensibilidad ética. 

Este enfoque ha sido retomado en la bioética contemporánea por autores como Alasdair 

MacIntyre (1981), quien señala que las prácticas profesionales sólo adquieren pleno sentido moral 

cuando están ordenadas a un bien interno que trasciende la eficiencia o el éxito externo. En la 

medicina, dicho bien interno es precisamente la restauración y acompañamiento del ser humano 

en su vulnerabilidad, lo que devuelve al médico su papel de agente moral virtuoso. 

Por tanto, la ética aristotélica no sólo complementa, sino que corrige ciertas limitaciones 

del principialismo moderno, al recordar que el verdadero fin de la acción médica no es únicamente 

cumplir normas o maximizar beneficios, sino actuar con virtud para promover la vida buena; es 

decir, una vida en la que el paciente y el médico florecen en su humanidad compartida, incluso 

frente a la enfermedad o la muerte.  

 Los médicos están llamados no solo a seguir principios éticos, sino también a encarnar 

virtudes que les permitan responder a situaciones complejas con sensibilidad y madurez moral 

Con el fin de sintetizar los enfoques éticos y filosóficos relevantes en el manejo de 

pacientes neurocríticos, se presenta a continuación una comparación entre distintos marcos 

teóricos y su aplicabilidad a la neurotecnología y a la deliberación bioética. Esta tabla busca 

mostrar cómo cada corriente aporta herramientas conceptuales para abordar la tensión entre 

autonomía, dignidad y vulnerabilidad en contextos de alta complejidad médica. La Tabla 2 muestra 

un resumen comparativo entre las diferentes corrientes filosóficas. 

 

Tabla 2 Marcos filosóficos y éticos comparativos en cuidados neurocríticos 

Marco 

Filosófico 
Concepto Principal Aplicación a la Neurotecnología 

Referencias 

Clave 

Principialismo 

Cuatro principios 

fundamentales: 

Autonomía, Beneficencia, 

Proporciona una guía estructurada 

para dilemas. Enfatiza la autonomía 

del paciente y la obligación de actuar 

en su mejor interés. 

Beauchamp & 

Childress, 

2019    



 

206 

 

Tabla 2 Marcos filosóficos y éticos comparativos en cuidados neurocríticos 

Marco 

Filosófico 
Concepto Principal Aplicación a la Neurotecnología 

Referencias 

Clave 

No-Maleficencia y 

Justicia. 

Personalismo 
Valor intrínseco, dignidad 

e integridad de la persona. 

Exige una visión holística del 

paciente, más allá de lo clínico. 

Justifica la necesidad de proteger la 

identidad y el "yo" a través de los 

neuroderechos. 

Sgreccia, 

2012    

Utilitarismo 

Maximización de la 

felicidad o bienestar para 

el mayor número de 

personas. 

Evalúa el impacto de las decisiones 

en el paciente, la familia y el sistema 

de salud. Puede justificar la 

asignación de recursos basándose en 

el mayor bien común. 

Mill, 1863    

Ética de la 

Virtud 

Se enfoca en el carácter 

moral y la prudencia del 

médico. 

Resalta la importancia de la 

compasión y la integridad en la toma 

de decisiones clínicas, buscando que 

el profesional encarne virtudes 

morales. 

Aristotle, 

trans. 2009    

Biopolítica 

El poder que opera sobre 

la vida misma, reduciendo 

a los individuos a "vida 

desnuda" (zoē). 

Advierte sobre el riesgo de que los 

pacientes, despojados de su voz, se 

conviertan en objetos de control 

médico y tecnológico. 

Foucault & 

Agamben    

Existencialismo 

La condición humana de 

libertad, vulnerabilidad y 

"ser-para-la-muerte". 

Enfrenta los límites de la autonomía 

y la fragilidad de la existencia. Las 

decisiones son existenciales, ligadas 

al significado de la vida y la muerte. 

Heidegger & 

Sartre    

  



 

207 

 

Cierre 

 

La complejidad inherente a la atención de pacientes neurocríticos, cuya autonomía se encuentra 

severamente comprometida, exige una aproximación ética que trascienda la aplicación de un único 

principio o marco teórico. Si bien el principialismo ofrece una estructura práctica indispensable 

para la deliberación clínica, su carácter formalista debe ser complementado por otras corrientes 

filosóficas que aborden la riqueza y vulnerabilidad de la persona. 

Una conclusión fundamental es que la ética en la neurocirugía y la medicina neurocrítica 

no puede ser monofocal. La deliberación debe estar anclada en la dignidad intrínseca de la persona, 

como lo sostiene el personalismo, que humaniza el acto médico y lo aleja de la mera gestión 

biológica. Este enfoque se complementa con las críticas de la biopolítica, que nos advierte sobre 

el riesgo de reducir al paciente a una "vida desnuda" susceptible de control técnico. 

La llegada de las neurotecnologías y los avances en neurociencia hacen imperativo un 

marco jurídico y ético específico. La emergencia de los neuroderechos, como la privacidad mental, 

la integridad psicológica y la libertad cognitiva, no es un mero formalismo, sino una respuesta 

necesaria para salvaguardar la identidad y la esencia de la persona en la era digital. Estos derechos 

extienden la protección de la autonomía a un nivel neurológico, garantizando que el progreso 

tecnológico no erosione la dignidad humana. 

El artículo subraya la importancia de que los profesionales de la salud no solo apliquen 

principios, sino que encarnen virtudes. La ética de la virtud, con su énfasis en la prudencia 

(phronesis) y la sabiduría práctica, permite al equipo médico navegar por la incertidumbre y tomar 

decisiones contextualizadas. En este sentido, la deliberación ética se convierte en un acto de 

sabiduría moral que busca el florecimiento integral del paciente, incluso en las circunstancias más 

extremas. 

En última instancia, el manejo ético de los pacientes neurocríticos requiere una síntesis 

dialógica: usar el principialismo como guía, fundamentarlo en la dignidad del personalismo, estar 

alerta a los riesgos de deshumanización que revela la biopolítica y actuar con la madurez moral 

que inspira la ética de la virtud. Esta integración de saberes filosóficos y clínicos es la única vía 

para garantizar una atención humanizada, protectora y respetuosa con la esencia más íntima de la 



 

208 

 

persona. La conclusión, por tanto, no es la supremacía de un principio, sino la necesidad de una 

reflexión ética robusta y multidimensional. 

  



 

209 

 

Referencias 

 

Agamben, G. (1998). Homo sacer: Sovereign power and bare life. Stanford University Press. 

Agamben, G. (1998). Lo que queda de Auschwitz: el archivo y el testigo. Pre-Textos, 2000. 

Aristóteles. Ética a Nicómaco. Trad. María Araujo y Julián Marías. Madrid: Gredos, 2009. 

Beauchamp, T. L., & Childress, J. F. (2019). Principles of biomedical ethics (8th ed.). Oxford 

University Press. 

Críticas, a. declaración universal sobre bioética y derechos humanos de la unesco (2005). La 

eficacia de los comités. 

Daniels, N. (2008). Just Health: Meeting Health Needs Fairly. Cambridge University Press. 

De Salud, L. G., & UNICO, C. (2012). Ley General de Salud. Octavo bis de los Cuidados 

Paliativos a los Enfermos en Situación Terminal. Capitulo II, Articulo, 166. 

Foucault, M. (1976). The history of sexuality, Vol. 1: An introduction. Pantheon Books. 

Foucault, M. (1978). Seguridad, territorio, población. Fondo de Cultura Económica, 2006. 

Foucault, M. (1979). El nacimiento de la biopolítica. Fondo de Cultura Económica, 2007. 

Hare, R. M. (1981). Moral Thinking: Its Levels, Method, and Point. Oxford University Press. 

Heidegger, M. (1927). Ser y tiempo. Trotta, 2003. 

Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.). Harper & Row. 

(Original work published 1927) 

Ienca, M., & Andorno, R. (2017). Towards new human rights in the age of neuroscience and 

neurotechnology. Life Sciences, Society and Policy, 13(1), 5. 

Kant, I. (1785/2002). Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Alianza Editorial. 

Mackenzie, C., & Stoljar, N. (Eds.). (2000). Relational Autonomy: Feminist Perspectives on 

Autonomy, Agency, and the Social Self. Oxford University Press. 

MacIntyre, A. (1981). After Virtue: A Study in Moral Theory. University of Notre Dame Press. 

Maritain, J. (1936). Humanismo integral. Ediciones Encuentro, 2006. 

Mill, J. S. (1863). Utilitarianism. Parker, Son, and Bourn. 

Mounier, E. (1949). El personalismo. Ediciones Rialp. 

Nussbaum, M. (2011). Creating Capabilities: The Human Development Approach. Harvard 

University Press. 



 

210 

 

Pellegrino, E. D., & Thomasma, D. C. (1993). The Virtues in Medical Practice. Oxford University 

Press. 

Roskies, A. (2002). Neuroethics for the new millennium. Neuron, 35(1), 21–23. 

Sartre, J.-P. (1992). Being and nothingness (H. E. Barnes, Trans.). Washington Square Press. 

(Original work published 1943) 

Sgreccia, E. (2012). Personalist bioethics: Foundations and applications. National Catholic 

Bioethics Center. 

Singer, P. (2011). Practical Ethics (3rd ed.). Cambridge University Press. 

Yuste, R., Goering, S., Bi, G., Carmena, J. M., Carter, A., Fins, J. J., ... & Wolpe, P. R. (2021).  

Wojtyła, K. (1969). Persona y acción. Biblioteca de Autores Cristianos, 2011 

  



 

211 

 

Anexo 

 

Figura 1: Problemas bioéticos en cuidados neurocríticos. Este diagrama esquematiza los problemas 

bioéticos que surgen en estos cuidados. Muestra la interconexión entre los principios de autonomía, 

beneficencia, no maleficencia y justicia con dilemas clínicos específicos, como la futilidad médica 

y las decisiones sobre el final de la vida. El diagrama enfatiza que la toma de decisiones en este 

contexto es un proceso complejo y cíclico, cuyo objetivo es equilibrar el respeto a la autonomía 

del paciente con la obligación de minimizar el daño y garantizar un trato justo. 


